
SPRACHE DES GLAUBENS –
SPRACHE DES LEHRAMTS –
SPRACHE DER THEOLOGIE



QUAESTIONES DISPUTATAE

Begründet von
KARL RAHNER UND HEINRICH SCHLIER

Herausgegeben von
PETER HÜNERMANN UND THOMAS SÖDING

QD 274

SPRACHE DES GLAUBENS – SPRACHE DES LEHRAMTS –
SPRACHE DER THEOLOGIE

Internationaler Marken- und Titelschutz: Editiones Herder, Basel



Peter Hünermann

SPRACHE DES GLAUBENS -
SPRACHE DES LEHRAMTS –
SPRACHE DER THEOLOGIE

Eine geschichtliche Orientierung



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2016
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlagkonzeption: Finken & Bumiller, Stuttgart

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN 978-3-451-02274-6



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

I. Kapitel
Geschichtlichkeit als Grundbestimmung des Christentums

im Licht des II. Vatikanums
Zur Orientierung heutiger theologischer Arbeit

1. Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

2. Zur Analyse von Geschichtlichkeit:
Bernhard Weltes phänomenologischer Zugang . . . . . . . . 25
2.1. Quellen und Anregungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
2.2. Die entscheidenden Stichworte in Weltes Analyse der

Geschichtlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
2.2.1. Am Anfang steht das Phänomen des Einzelnen . 27
2.2.2. Zur eigentümlichen Seinsart des Daseins . . . . 27
2.2.3. Geschichte ist da in Personen . . . . . . . . . . . 28
2.2.4. Im Dasein geht es um Bedeutsames, letztlich um

Heil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
2.2.5. „Zeitspielraum“ und „Bedeutungstiefe“ in der

Verwirklichung der Person . . . . . . . . . . . . . 29
2.2.6. „Breitenentfaltung“ des personalen Grundes der

Geschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
2.2.7. „Ich“, „Du“, „Wir“ und die Empirie bzw.

Faktizität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
2.3. Geschichtlichkeit als Grundbestimmung des Christentums

und seiner Glaubenssprache nach Bernhard Welte –
Eine kritische Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . 33

5



3. Das II. Vatikanum als Modell geschichtlichen Sprechens von
der Sache des Glaubens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41
3.1. Das II. Vatikanische Konzil als geschichtliches Ereignis 41

3.1.1. Die Einberufung und Themenstellung des Konzils
durch Johannes XXIII. . . . . . . . . . . . . . . . 42

3.1.2. Die Arbeitsweise des Konzils . . . . . . . . . . . 43
3.1.3. Der neue Stil des Konzils . . . . . . . . . . . . . 44
3.1.4. Geschichtliche Entscheidungen, die das

Kirche-Sein verändern . . . . . . . . . . . . . . . 45
3.2. Die Konzilsväter sprechen von sich und den Hörenden

als Akteure der göttlichen Heilsgeschichte . . . . . . . 47
3.2.1. Dei Verbum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
3.2.2. Lumen gentium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
3.2.3. Sacrosanctum Concilium . . . . . . . . . . . . . 49
3.2.4. Ad gentes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50
3.2.5. Gaudium et spes . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

4. Anstehende Fragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53
4.1. Ursprüngliches theologein und metasprachliches

theologein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53
4.2. Die Sprache des nachkonziliaren Magisteriums und

die nachkonziliare Theologie . . . . . . . . . . . . . . . 56

II. Kapitel
Die Sprache bischöflichen Lehrens und die Sprache der Theologie

1. Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61

2. Zur Klärung der Fragestellung . . . . . . . . . . . . . . . . . 62
2.1. Sprachen eröffnen jeweils Welt und gestatten Menschen,

einander zu begegnen und sich zu allem zu verhalten 63
2.2. Der Mensch spricht viele Sprachen und benutzt die

Umgangssprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65
2.2. Glaubenssprache eröffnet – wie alle Sprachen – Welt

und Kommunikation und ist vom Verfall ins Gerede
bedroht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
2.3.1. Die allgemeine Glaubensbezeugung durch die

Gläubigen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67

Inhalt6



2.3.2. Die Glaubensbezeugung durch verantwortliche
Autoritäten der Gemeinschaft . . . . . . . . . . . 68

2.4. Die Glaubenssprache ist eine geschichtliche Sprache . 69
2.5. Glaubenssprache als geschichtliche Sprache besitzt eine

eigene, ihr allein zukommende Pragmatik . . . . . . . . 70
2.6. Die geschichtliche Glaubenssprache ist aufgrund ihrer

eigentümlichen Pragmatik eine Sprache, die die Vielzahl
der anderen Sprachen voraussetzt und im Vollzug
anerkennt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72

2.7. Die theologische Wissenschaft spricht nicht die
Glaubens- und Bekenntnissprache, sondern eine auf
die Glaubenssprache bezogene Metasprache . . . . . . 73

3. Lehramtliche Sprache und Sprache der Theologie:
Eine geschichtliche Skizze vom apostolischen
Glaubenszeugnis bis zum Konzil von Trient . . . . . . . . . 78
3.1. Das apostolische Glaubenszeugnis und seine

Abgrenzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78
3.2. Die Glaubenshinterlassenschaft (paratheke, depositum

fidei) in der Gestalt der Sapientia Christiana: die
Sprache der Orthodoxie . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81

3.3. Die Entwicklung der Sprache der Theologie zur sacra
doctrina im Mittelalter und die Sprache des
magisterium pastorum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
3.3.1. Die Eigentümlichkeiten der sacra doctrina als

Sprache der Theologie . . . . . . . . . . . . . . . 84
3.3.2. Das theologisch durch die sacra doctrina

begründete Magisterium der Bischöfe . . . . . . 88
3.4. Die Reformation und das Trienter Konzil: Die Suche

nach authentischer Glaubensbezeugung in einer
reformierten Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
3.4.1. „Doctrinae“ und „Anathematismen“ –

Die entscheidenden Sprach- bzw. Textformen
auf dem Trienter Konzil . . . . . . . . . . . . . . 94

3.4.2. Die Diskussion um Gewichtung und
Differenzierung von Doctrina und
Anathematismus in der nachtridentinischen
Epoche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99

Inhalt 7



4. Das sich selbst definierende Magisterium der Moderne. Eine
geschichtliche Skizze vom I. Vatikanum bis zum Beginn des
III. Millenniums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
4.1. Zur dogmatischen Konstitution Dei Filius über den

katholischen Glauben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
4.2. Zur dogmatischen Konstitution Pastor aeternus . . . . 109

4.2.1. Zur Frage des Primats . . . . . . . . . . . . . . . 109
4.2.2. Zur Unfehlbarkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . 111
4.2.3. Der Sinn der Vatikanischen

Unfehlbarkeitsdefinition . . . . . . . . . . . . . . 114
4.3. Die Mariendogmen von 1854 und 1950 . . . . . . . . 116
4.4. Die Ausprägung der Sprache des Magisteriums im

Zusammenhang mit dem I. Vatikanischen Konzil:
Magisterielle „Grundprinzipien“ – theologische
Folgesätze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 118

4.5. Das römische Magisterium zwischen dem
I. Vatikanum und der Rezeption des II. Vatikanischen
Konzils . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123
4.5.1. Zu Selbstcharakteristik und Sprache des

Magisteriums in „Humani generis“ (1950) . . . 123
4.5.2. Neue Momente in Selbstcharakteristik und

Sprache des Magisteriums in „Mysterium
Ecclesiae“ (1973) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126

4.5.3. „Donum Veritatis“(1990) und „Ad tuendam
fidem“ (1998): Die Zuspitzung auf die
Bestimmung der Theologie in der Sprache des
Lehramtes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 129
4.5.3.1. „Donum veritatis“ . . . . . . . . . . . . . 129
4.5.3.2. „Ad tuendam fidem“ . . . . . . . . . . . . 135

4.6. Zur Entwirrung des Knotens von „Donum veritatis“
und „Ad tuendam fidem“ . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
4.6.1. Zur Unfehlbarkeit des Glaubens und zur

Unfehlbarkeit feierlicher Urteile des
außerordentlichen Magisteriums . . . . . . . . . 143

4.6.2. Zur Charakteristik der Bezeugungsinstanzen des
Glaubens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 145

Inhalt8



5. Das pastorale Magisterium des II. Vatikanischen Konzils –
seine bezeugende Sprache und die Sprache der Theologie . . 152
5.1. Rückblick auf den Weg der Selbstdefinition des

römischen Magisteriums vom I. Vatikanum bis zum
III. Millennium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152

5.2. Die „pastorale Sprache“ des II. Vatikanums . . . . . . . 156
5.2.1. Die „pastorale Sprache“ des Magisteriums als

geschichtlich erzählte „doctrina“ und ihre
Pragmatik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157

5.2.2. Die Theologie in der „pastoralen Sprache“ des
Magisteriums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161

6. Ein Ausblick: Die Texte des II. Vatikanums und die heutige
Situation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

Inhalt 9



2. Zur Klärung der Fragestellung

Weder Johannes XXIII. noch die Konzilsteilnehmer dachten daran,
es ginge in dieser Aufgabenstellung lediglich darum, einige neue
Worte zu finden, um diesen oder jenen Sachverhalt des Glaubens
auszudrücken. Es geht nicht lediglich um die Ersetzung überlieferter
Bezeichnungen der Glaubenstradition durch Termini, die heutigen
Sprachgewohnheiten oder zeitgeschichtlichen Trends entsprechen.
Es geht vielmehr darum, den überlieferten Glauben im Ganzen in
einem neuen modus quo, nämlich in einer „pastoralen Weise“, heute
zur Sprache zu bringen.

Der Glaube aber spricht von Gott und der Welt, vom Menschen,
seiner sündhaften Geschichte und der göttlichen Heilsgeschichte.
Kurz: der Glaube spricht von allem, von Gott und den Kreaturen.1

Aber er spricht auf eine besondere Weise. Auch die Philosophie
spricht von allem, und die Wissenschaften wenden sich allem Mög-
lichen zu, aber in anderer Weise als der Glaube. Beide Weisen unter-
scheiden sich deutlich.

Damit ergibt sich ein Wechsel in der Methodologie gegenüber
dem 1. Kapitel: Stand dort die Aufdeckung der Geschichtlichkeit
im Mittelpunkt, so geht es jetzt um die Eigentümlichkeiten theologi-
schen Sprechens, d. h. des theologein im Unterschied zu anderen
Sprachen. Hier ist eine theologische Charakteristik erforderlich, die
sich an allgemeinen Charakteristiken der Sprache als Sprache orien-
tiert. Diese allgemeinen Charakteristiken setzen philosophische bzw.
phänomenologische Ansätze voraus und implizieren sie, sind aber
mit den unterschiedlichen philosophischen Entwürfen nicht einfach
identisch.

Daraus folgt eine erste Feststellung:

1 Vgl. Thomas von Aquin, STh I, q. 1, a. 3.

62



2.1. Sprachen eröffnen jeweils Welt und gestatten Menschen, einander zu
begegnen und sich zu allem zu verhalten

Zur Erinnerung einige Hinweise auf die reichhaltigen modernen Re-
flexionen zur Sprache:

Immanuel Kant hat die Sprache der Wissenschaft durch transzen-
dentale Ideen, Vernunftideen bestimmt, die regulativer Art sind, weil
sie den gesamten Prozess des Auffassens, Analysierens, Ordnens und
Systematisierens der Wissenschaften leiten. Dazu gehört als höchstes
Ideal etwas, „worauf alle empirische Realität ihre höchste und not-
wendige Einheit gründet“2: das regulative Ideal „Gott“. Es gehören
weiter dazu die transzendentale Idee der Welt und der Subjektivität.

Die weitere Reflexion auf die Sprache hat – im Umfeld des deut-
schen Idealismus und der Romantik 3 – zu der Einsicht geführt, dass
in den unterschiedlichen Sprachen jeweils eigentümliche Sichten der
Welt, des Menschen und der menschlichen Geschichte aufgedeckt
und im Vollzug des Sprechens als gemeinsame Objekte der Bezug-
nahme konstituiert werden. Diese Sicht der Sprache ist bis zum 20.
Jahrhundert hin vertieft worden. Die Vordenker dieser Reflexion
auf die Sprache waren im 20. Jahrhundert neben Martin Heidegger,
Cohen, Rosenzweig, Wittgenstein und die Autoren der modernen
Sprachphilosophie – wie Austin und Danto oder Strawson – und
Philologen, die sich zur Alltagssprache und Wissenschaftssprache
äußerten.

Für die religiöse Sprache wurden die Phänomenanalysen von
Bernhard Welte4 und Richard Schaeffler5 genannt.

2 KrV, Transzendentale Dialektik, z. B. 3. H. 7. Abs.
3 Vgl. Wilhelm von Humboldt, Werke in fünf Bänden, hg. von Andreas Flitner
und Klaus Giel, Darmstadt 1963, Bd. 3, Schriften zur Sprachphilosophie, ins-
besondere: Über den Dualis (1827), 113 –143; Über die Verschiedenheit des
menschlichen Sprachbaues und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des
Menschengeschlechts (1830 –1835), 368 –756.
4 Vgl. insbesondere Bernhard Welte, Gesammelte Schriften Bd. III/1 2 und 3,
Freiburg 2006.
5 Vgl. Richard Schaeffler, Das Gebet und das Argument: Zwei Weisen des Spre-
chens von Gott. Eine Einführung in die Theorie der religiösen Sprache, Düssel-
dorf 1989, insbesondere 100 –309; ders., Erfahrung als Dialog mit der Wirklich-
keit: Eine Untersuchung zur Logik der Erfahrung, Freiburg – München 1995,
insbesondere 433 – 473.

Zur Klärung der Fragestellung 63



Nicht trotz, sondern gerade auf Grund des Welt-Charakters der
Sprache und der umfassenden Weise des Sich-Begegnen-Könnens
der Menschen, die sich sprachlich zu allem zu verhalten vermögen,
sind Sprachen jeweils verschieden. Sie haben ihre eigenen „transzen-
dentalen Ideale“ und ihre eigenen pragmatischen Vollzugsformen,
so dass der jeweils mitgeteilte Sinn eine spezifische Prägung hat, ei-
nem eigenen Gesetz folgt. Sprachen sind autonom.

Autonomie aber bedeutet nicht Autarkie. Sprachen sind nicht au-
tark, selbstgenügsam. Jede Sprache gehört in einen Kontext von Spra-
chen. Der Mensch kann andere Sprachen lernen, er kann lernen, sich
in anderen Sprachen zu bewegen. Was ihm nicht möglich ist, ist die
Reduktion der unterschiedlichen Sprachen in eine Sprache.

Zu allen Sprachen gehört, dass man sie missbrauchen kann zum
Lügen, Betrügen, zur Vorspiegelung von Unwahrheiten, zur Ver-
tuschung der Realität. Heidegger hat eine vorherrschende Verfalls-
form der Sprache thematisiert.6 Seine Analyse setzt die Einsicht in
den Welt-Charakter der Sprache voraus und das Faktum, dass Men-
schen sich in der Sprache zu sich und zu allem, was es gibt, verhalten.
Heidegger charakterisiert die Verfallsform der Sprache durch das „Ge-
rede“ statt wirklichen „Sprechens“ und „Hörens“. Die Dominanz des-
sen, was „man“ sagt, ergibt sich dort, wo im Gespräch lediglich mit
„Worthülsen“ hantiert wird, mit denen man das Besprochene als
das, was alle, vor allem man selbst, schon kennen und das folglich in
einen schon bekannten Zusammenhang gehört, einordnet, ohne der
Sache selbst je näher gekommen zu sein. „Gerede“ erweist sich so als
bodenloses „Geschwätz“, das auf der einen Seite dem fundamentalen
Drang des Menschen, „Neues“, Unbekanntes kennen zu lernen, zu
verstehen, zu wissen, entgegenkommt, ihn andererseits der Mühe des
Nachfragens, Nachdenkens enthebt. Im oberflächlichen Gerede domi-
nieren Vorurteile, Allgemeinplätze, Unkenntnis; es findet lediglich ein
Sich-Verhalten zu dem statt, was alle „immer schon wissen“ und im
Gerede voraussetzen. Damit begegnen sich Menschen aber nicht
mehr als sie selbst, sie kommunizieren miteinander nur noch in der
Form von an-onymen, keinen Eigennamen tragenden Personen. Sie
sind auswechselbare, statistische Größen. Im Gerede wird so der
Wirklichkeit eröffnende Sinn von Sprache versiegelt und unerreichbar

6 Vgl. Martin Heidegger, a. a. O., 167–173: § 35, Das Gerede; § 36, Die Neugier;
§ 37, Die Zweideutigkeit.

Die Sprache bischöflichen Lehrens und die Sprache der Theologie64



gemacht. Massenkommunikationsmittel aller Art fördern in unter-
schiedlichen Weisen die bleibende, nicht aufhebbare Versuchung des
Menschen zum Gerede.

2.2. Der Mensch spricht viele Sprachen und benutzt die Umgangssprache 7

Die Entdeckung der vielen Sprachen in der Moderne, ihre Analyse,
die Aufdeckung ihrer Momente, der semiotischen, grammatischen
und pragmatischen Aspekte, hat in der sprachanalytischen For-
schung die Frage nach der Charakteristik der „ordinary language“,
der Umgangssprache, geweckt.

Eine skizzenhafte Charakteristik dieser Sprache ist unerlässlich,
weil sie bei der Bestimmung der besonderen Sprachen, etwa der
Wissenschaftssprachen, wie z. B. der Theologie, oder der inhaltlich
besonderen Sprachen wie der Sprache der Dichtung oder der Glau-
benssprache immer vorausgesetzt wird.

Die Namen, mit denen die Umgangssprache bezeichnet wird,
verweisen auf ihren Charakter: Sie wird „natürliche“, „normale“
Sprache genannt, weil es die Sprache ist, die jedes Kind jeweils von
seinen Eltern, Geschwistern, seiner Umwelt lernt. Sie wird „Alltags-
sprache“ genannt, weil sie die alltäglichen Dinge, Probleme, Bedürf-
nisse zu thematisieren erlaubt, kurz das, was zum alltäglichen Le-
benskontext gehört. Sie wird als „Umgangssprache“ bezeichnet,
weil sich im alltäglichen Umgang miteinander der Sinn und die Be-
deutung der Worte und Sätze, der Sprachwendungen erschließen,
die grammatischen Regeln gelernt werden, die Pragmatik eingeübt
und vollzogen wird. Wer die Umgangssprache nicht beherrscht,

7 Vgl. Eike von Savigny, Philosophie und normale Sprache: Texte der Ordinary-
Language-Philosophie, hg. und eingeleitet von Eike von Savigny, Freiburg, Mün-
chen 1969; ders., Die Philosophie der normalen Sprache, Eine kritische Einfüh-
rung in die „ordinary language philosophy“, Frankfurt a. M. 1969, ²1974, ³1993. –
Zur kritischen Diskussion vgl. János S. Petöfi / Adalbert Podlech / Eike von Savigny
(Hg.), Fachsprache – Umgangssprache, Kronberg (Ts.) 1975; aus philologischer
und germanistischer Perspektive vgl. FS Hugo Steger, Erscheinungsformen der
deutschen Sprache: Literatursprache, Alltagssprache, Gruppensprache, Fach-
sprache, hg. von Jürgen Dittmann / Hannes Kästner / Johannes Schwitalla, Berlin
1991; Hugo Steger, Über die Würde der alltäglichen Sprache und die Notwendig-
keit von Kultursprachen, Duden-Beiträge 4. 46, Mannheim 1982.

Zur Klärung der Fragestellung 65



kann sich in einer gegebenen Gesellschaft nicht bewegen, wie etwa
die Flüchtlingsfamilie, die in eine fremde Umgebung kommt.

Umgangssprache und Lebenswelt bilden so eine unlösbare Ein-
heit, zugleich aber verändert sich die Umgangssprache ständig, weil
sich die Lebenswelt und die Lebensverhältnisse ebenso verändern
wie die die Generationen prägenden Ereignisse, die damit verknüpf-
ten Erfahrungen und Wertungen etc.8

Einer noch eingehenderen Charakteristik der Umgangssprache
nähert man sich, wenn man über die Beziehung von Umgangsspra-
chen und anderen Sprachen, z. B. Fachsprachen oder Sonderspra-
chen nachdenkt. Hier leuchtet der unbedingte Voraussetzungscha-
rakter der Umgangssprache auf. Der Gebrauch der Worte, der
grammatischen Verbindungen und pragmatischen Vollzüge der
Fach- und Sondersprachen ruhen – in den unterschiedlichsten Wei-
sen – auf einer einigermaßen entfalteten Umgangssprache auf.9 Inte-
ressant sind in diesem Zusammenhang die Transformationen der
europäischen „Vulgärsprachen“ im Spätmittelalter und in der Re-
naissance zu „Bildungssprachen“ wie dem Italienischen – man den-
ke an Dante und Petrarca – oder die Umformung des „Oberdeut-
schen“ zur deutschen „Kanzleisprache“.10

Implizit und unreflektiert waltet auch in der Umgangssprache ein
Verständnis von Welt und Geschichte, vom begegnenden Du, vom
Wir und den Anderen, vom Schönen und Guten, von Heiligem
oder Göttlichen. Diese impliziten Verständnisse, welche die jeweilige
Lebenswelt prägen, können gerade durch die Entfaltung besonderer
Sprachen und deren Rückwirkungen verändert werden. Beispiele
dafür aus der neuzeitlichen und modernen Geschichte bilden die
Aufklärung und die Ausbildung naturwissenschaftlich fundierter
technischer Weltbilder in der Umgangssprache.11

8 Vgl. Hugo Steger, a. a. O., 15: „Unser lebenslanger Umgang mit Mitmenschen er-
scheint als ein stetiger Vorgang der Aneignung und Einübung sprachlich vermittel-
ter typisierender Interpretationen, die in unserer Gesellschaft maßgebend sind und
nach und nach von uns als fraglos zu befolgendes Muster angenommen werden.“
9 Dies bedeutet nicht, dass etwa Fachsprachen ihre Worte aus Umgangssprachen
durch irgendwelche „Klärungen“, „Einschränkungen“ oder „Präzisierungen“
entnehmen müssten.
10 Vgl. Joseph Klapper, Johann von Neumarkt, Bischof und Hofkanzler – religiöse
Frührenaissance in Böhmen zur Zeit Kaiser Karls IV. (EthSt 17), Leipzig 1964.
11 Vgl. die ausgezeichneten Analysen in: Jürgen Niederhauser / Kirsten Adamzik

Die Sprache bischöflichen Lehrens und die Sprache der Theologie66



2.2. Glaubenssprache eröffnet – wie alle Sprachen – Welt und Kommunika-
tion und ist vom Verfall ins Gerede bedroht

Glaubenssprache erschließt Welt als Schöpfung. Sie führt alles auf
Gott als unfassbaren Ursprung zurück. In der Glaubenssprache ha-
ben wir eine andere Sicht der Welt, als sie der heutige Physiker hat.
Dieser versucht – ausgehend von seinen beobachteten Phäno-
menen – etwa einen anfänglichen Urknall zu rekonstruieren, wäh-
rend Newton noch einen handelnden „Gott“ braucht, der die Plane-
ten auf die entsprechende Umlaufbahn setzt, um sie dann den
mechanischen Gesetzen zu überlassen.

In der Glaubenssprache sprechen wir vom Nächsten als einem
Menschen, der nach dem Bild Gottes geschaffen ist, von Gott zum
Heil berufen. Das führt in eine andere Kommunikationsweise hi-
nein, als sie der Soziologe charakterisiert. Dies alles sind Binsenweis-
heiten.

Bevor wir jedoch der Glaubenssprache näher nachfragen, seien
noch deren Verfallsgefahren reflektiert: Die Glaubenssprache ist in
besonderer Weise anfällig dafür. Religiöses Gerede entsteht dort, wo
religiöse „Worthülsen“ ausgetauscht werden. Und diese Gefahr
droht der Glaubenssprache in besonderer Weise, weil sie tradierte,
geschichtliche Sprache ist.

Zur Glaubenssprache gehören unterschiedliche Ausdrucks- und
Kommunikationstypen:

2.3.1. Die allgemeine Glaubensbezeugung durch die Gläubigen

Diese tritt zutage im Alltagszeugnis12 und verdichtet sich im gemein-
sam begangenen Kult, in der Feier der Liturgie. Die Gefahr religiösen
Geredes in Alltagszeugnis und Liturgie steigert sich in jenen Situa-
tionen, in denen aufgrund tiefgreifender gesellschaftlicher und kul-
tureller Transformationen die überlieferte religiöse Sprache in ihrer
ursprünglichen Sagekraft nicht mehr verstanden wird, weil ihr ur-

(Hg.), Wissenschaftssprache und Umgangssprache im Kontakt (Germanistische
Arbeiten zur Sprache und Kulturgeschichte, Bd. 38), Frankfurt a.M. 1999.
12 Persönliches und familiäres Beten, Gespräche mit Kindern, tröstendes Reden
mit Kranken, verbunden mit korrespondierender Praxis, Begleitung bei wichti-
gen persönlichen Entscheidungen etc. etc.

Zur Klärung der Fragestellung 67



sprünglicher lebensweltlicher Kontext nicht mehr gegeben ist. So
verliert sie ihre universale Offenheit, ihren Welt-Charakter und ih-
ren Charakter als Raum authentischer menschlicher Begegnung, so
dass von der religiösen Sprache her kein Licht mehr auf die anderen
zeitgenössischen Sprachen und ihre Welten fallen kann.

Glaubensbezeugung degeneriert so zur konventionellen religiösen
Praxis, zur religiösen Konventionalsprache; sie erschöpft sich im
Wiederholen abgeschliffener traditioneller Formeln, denen der le-
bensweltliche Boden fehlt. Glauben oder Nichtglauben wird an Äu-
ßerlichkeiten festgemacht. Dies führt zu fundamentalistischen Ver-
zerrungen.

2.3.2. Die Glaubensbezeugung durch verantwortliche Autoritäten der Ge-
meinschaft

Die Autoritäten repräsentieren gegenüber der Gemeinschaft der vie-
len Glaubenden den gemeinsamen Gottesglauben von den Anfängen
der Geschichte der Offenbarung bis zur Gegenwart. Von dort her
stehen sie in der Gemeinde und gegenüber der Gemeinde als Vertre-
ter des sich offenbarenden Gottes, und zwar in der Bekenntnis- bzw.
Glaubenssprache. Zu den entsprechenden Sprachtypen der Glau-
benssprache gehören Evangelisierung und Mission, katechetische
und Gemeindeunterweisung, liturgische und freie Gebete etc.

Die Versuchung zum bodenlosen „Gerede“ ist für diese Gruppe
besonders groß, weil sie mit der Aufgabe belastet ist, die überlieferte
Bekenntnis- und Glaubenssprache jeweils für die Gemeinschaft der
Glaubenden in kontextueller Vermittlung zu halten. Die Versuchung
ist sehr stark, einfach auf die kontextlose Wiederholung überlieferter
Formen auszuweichen und damit die jeweilige Gemeinde der Gläu-
bigen ins „Gerede“ zu führen.

Es wurde zunächst die Glaubenssprache unter dem Blickwinkel be-
trachtet, dass sie Sprache ist, Sprache unter Sprachen, die wie alle
Sprachen vom Sprachverfall bedroht ist.

In einem nächsten Schritt wenden wir uns der Aufgabe zu, die
Eigenart der Glaubenssprache näher zu charakterisieren.

Die Sprache bischöflichen Lehrens und die Sprache der Theologie68



2.4. Die Glaubenssprache ist eine geschichtliche Sprache

Das Wort „geschichtlich“ meint hier nicht eine allgemeine äußerliche
Qualität der Sprache, wie sie etwa in dem folgenden logischen
Schluss zum Ausdruck kommt: Der Mensch lebt in der Geschichte,
er ist geschichtlich. Sprache gehört zum Menschen, also ist Sprache
geschichtlich.

In diesem Sinne ist die Sprache der Metaphysik so geschichtlich
wie die Sprache der griechischen Tragödie oder die Sprache der Ma-
thematik. „Geschichtlich“ meint so eine allgemeine Qualität, die
menschliche Sprache als solche genauso wie alle anderen Dinge
prägt. In diesem Sinne bezeichnet das Wort „geschichtlich“ gerade
keine Besonderheit der Glaubenssprache im Unterschied zu anderen
Sprachen.

Die Möglichkeit eines gläubigen „geschichtlichen Sprechens“ in
einem qualitativ besonderen Sinn ergibt sich erst dort, wo sich der
Mensch (Ich, Du, Wir) – sich in der Geschichte findend – nicht als
unbeteiligter Beobachter verhält, der dies oder jenes feststellen, er-
forschen, erklären kann, sondern wo der Mensch erzählt, was ihm
(mir, dir, uns) widerfahren, gelungen, missraten ist.

Was sind die Eigentümlichkeiten dieses Sprechens, das wir durch
das Wort „erzählen“ charakterisiert haben. Im erzählenden Spre-
chen – sofern es keine fiktive Erzählung ist – kommen der oder die
Erzählenden unmittelbar selbst vor. Sie sind sie selbst im Hier und
Jetzt. Sie sind in die Geschichte verwickelt. Zugleich kommen die
anderen Menschen, die in der Geschichte eine Rolle spielen, als kon-
krete individuelle Einzelne oder als diese oder jene bestimmte Grup-
pe vor, in Raum und Zeit. In gleicher Weise kommen die übrigen
Momente, die in der Geschichte eine Rolle spielen, immer in ihrer
Einzigartigkeit vor, nie als abstrakte allgemeine Sachverhalte. – Hö-
rende können die erzählten Momente – etwa aufgrund mangelnder
Glaubwürdigkeit – in Frage stellen; sie können nachbohren oder an-
dere Plausibilitäten und Zusammenhänge in das Gespräch mit ein-
bringen.

Inwiefern ist Glaubenssprache geschichtliche Sprache, und zwar
im ausgezeichneten Sinn ?

Von Schelling stammt der Satz: „Das Christentum ist geschicht-
lich“. Wer seinen Glauben an Gott – in welcher Form auch immer –
bezeugt, erklärt, ihm lobend, preisend, klagend Ausdruck verleiht,

Zur Klärung der Fragestellung 69



muss unmittelbar von sich, von uns – der Gemeinschaft der
Glaubenden – sprechen. Das Glaubensbekenntnis hebt an mit „Ich
glaube“ oder „Wir glauben“. Es ist ein Bekenntnis in dieser Stunde,
in dieser Situation. Es geht im Glauben immer um konkrete Men-
schen, um sich selbst, um uns selbst, um die anderen in ihrer Gottes-
beziehung. Aber auch die einzelnen Momente wie die Kreaturen, die
Ereignisse, Zufälligkeiten, werden in der Glaubenssprache je in Kon-
kretion und Einzigartigkeit gesehen. Der Zusammenhang der gan-
zen unabsehbaren Geschichte, in die Menschen – Ich, Du, Wir – ver-
wickelt sind, ergibt sich vom Glauben an Gott her, und diese
Geschichte gewinnt ihre Einheit und Plausibilität aus dem Sein und
Wirken Gottes und dem antwortenden oder sich verweigernden Ver-
halten des Menschen.

Biblische und christliche Glaubenssprache sieht und erfährt die
Wirklichkeit wesentlich als Geschichte, als auf Gott hin werdende
Geschichte, nicht etwa primär als metaphysischen Kosmos, als Ord-
nung von einem abstrakten Urprinzip her.13

2.5. Glaubenssprache als geschichtliche Sprache besitzt eine eigene, ihr
allein zukommende Pragmatik

Indem Glaubenssprache Wirklichkeit wesentlich als Geschichte ver-
steht, die ihren Ausgang von Gott nimmt und in ihm ihr Ziel hat, ist
sie eine Sprache, die sich selbst als ermächtigte Sprache vollzieht:
Wenn der Glaubende das Wirken Gottes preist, dann weiß schon
der alttestamentliche Beter, dass der Herr ein Gedächtnis seiner gro-
ßen Taten gestiftet hat, dass der Herr sein Lied und sein Heil ist.14 Es
ist ein Sprechen, das sich aus der zuvorkommenden Anrede und Zu-

13 Das bedeutet nicht, dass biblischer und christlicher Glaube nicht selbstver-
ständlich nach Ordnungen in der Welt fragt und in den verschiedenen Denkepo-
chen immer wieder neue Ordnungen und Ordnungssysteme aufdeckt. Glaube
aber sieht diese Ordnungen grundsätzlich als kontingente geschaffene Ordnun-
gen, die lediglich hinsichtlich ihrer höchsten Prinzipien der Vernunft unmittel-
bar einleuchten, jedoch für alle näheren Ordnungsbestimmungen des umsichti-
gen Vernunftgebrauchs bedürfen.
14 Vgl. die ausgezeichneten Analysen von Richard Schaeffler, Das Gebet und das
Argument: Zwei Weisen des Sprechens von Gott. Eine Einführung in die Theorie
der religiösen Sprache, Düsseldorf 1989; vgl. insbesondere 100 –207.

Die Sprache bischöflichen Lehrens und die Sprache der Theologie70



wendung Gottes ergibt. Insofern ist dieses erzählende Sprechen ein
bezeugendes Sprechen.

Weil Glaubenssprache und Glaubenspraxis aus dieser „Umkehr“
und in dieser „Umkehr“ lebt, sind alle Worte, die der Gläubige in
seiner Glaubenssprache aufgreift und nutzt, in ihrer geläufigen kate-
gorialen Sinnbestimmung aufgebrochen in die unbegreiflich grün-
dende Offenheit und Fülle Gottes hinein, der sich selbst mitteilt
und die der Mensch bezeugt.15

Diese Umkehr, die sich aus der zuvorkommenden Anrede Got-
tes und seiner Zuwendung ergibt, gewinnt eine letzte, eschatologi-
sche Endgültigkeit mit der Verkündigung des Reiches Gottes durch
Jesus Christus, durch seine Passion und Erhöhung. In ihm, in sei-
nem geschichtlichen Weg, ist der Weg Gottes zu den Menschen
aufgedeckt. Mehr noch: In, mit und durch Ihn kommt Gott auf
den Menschen zu, und glaubend, antwortend geht der Mensch
auf ihn zu und erfährt dabei, wie er seine Identität im Glauben
gewinnt und zugleich auf den oder die anderen Menschen zugeht,
Gemeinschaft mit ihnen vollzieht und das, was es gibt, aus Gottes
Hand nimmt.16

Deswegen gilt: „Wer euch hört, hört mich“ (Lk 10, 16). Paulus
dankt Gott für die Thessalonicher, dass sie das Wort Gottes, das sie

15 Vgl. dazu Ludwig Wittgenstein, Vorlesung über den religiösen Glauben, in:
ders., Vorlesungen und Gespräche über Ästhetik, Psychologie und Religion, hg.
von Cyril Barrett, Frankfurt 2000, 75f.: „Angenommen, jemand wäre gläubig
und sagte: ‚Ich glaube an ein Jüngstes Gericht‘, und ich sagte: ‚Nun, ich bin da
nicht so ganz sicher. Möglicherweise.‘ Man würde doch sagen, dass es eine enor-
me Kluft zwischen uns gibt … Es handelt sich hier jedoch nicht um eine Frage
des sich irgendwie Näherkommens; die Sachen liegen auf einer ganz anderen
Ebene … Angenommen, jemand machte es sich zum Leitgedanken seines Le-
bens, an das Jüngste Gericht zu glauben. Wann immer er etwas tut, ist das in sei-
nen Gedanken … Er hat, was man einen unerschütterlichen Glauben nennt. Die-
ser zeigt sich nicht durch Vernunftschlüsse oder durch Anruf von gewöhnlichen
Glaubensgründen, sondern dadurch, dass er sein ganzes Leben regelt. Das ist eine
sehr viel stärkere Tatsache: Vergnügungen zu entsagen, sich ständig auf dieses
Bild zu berufen. In gewissem Sinne muss das der stärkste Glaube genannt wer-
den, weil dieser Mensch um des Glaubens willen etwas riskiert, das er nicht für
etwas riskieren würde, das für ihn weit besser gesichert ist.“
16 Klaus Hemmerle hat in „Glaube – wie geht das? Wege zur Mitte des Evangeli-
ums“, Freiburg 1978, an einer Fülle von Beispielen die eigentliche Pragmatik der
Glaubenssprache aufgewiesen.

Zur Klärung der Fragestellung 71



von ihm hörten, „nicht als Wort von Menschen, sondern – was es
wahrhaft ist – als Wort Gottes angenommen haben, der in euch,
den Glaubenden wirkt“ (1 Thess 2, 13). Deswegen gilt aber auch:
„Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch“ (Joh 20, 21).

Paulus entfaltet die Sicht, wie Gott im Wirken der Menschen der
Wirkende ist, breit in seiner Charismenlehre: „Es gibt Unterschiede
in den Gnadengaben, aber es ist derselbe Geist. Und es gibt Unter-
schiede in den Diensten, aber es ist derselbe Herr, und es gibt Unter-
schiede in den Wirkungen, aber es ist derselbe Gott, der alles in al-
lem wirkt“ (1 Kor 12, 4 – 6).

Im Wirken des gläubigen Menschen, d. h. im menschlichen Wir-
ken aus Gott und in seinem Geist, wirkt Gott: Menschliches Wirken
ist in seinem Wirken aufgehoben. Es ist Liebe-erfülltes Wirken. So
ist Liturgie Verehrung Gottes durch den Sohn und Verherrlichung
des Sohnes durch den Vater und Teilnahme des Menschen, Mitvoll-
zug dieses Gottesgeschehens.

Greift in der Glaubenssprache der Sprachverfall um sich, dann
wird die Pragmatik, die Sprach-Umkehr der Glaubenssprache nicht
mehr mitvollzogen. Die Glaubenssprache degeneriert, und der
Mensch selbst, der Sprechende, wird zum „dröhnenden Erze und
zur gellenden Schelle“ (1 Kor 13, 1).

2.6. Die geschichtliche Glaubenssprache ist aufgrund ihrer eigentümlichen
Pragmatik eine Sprache, die die Vielzahl der anderen Sprachen voraus-
setzt und im Vollzug anerkennt

In der geschichtlichen Glaubenssprache bejaht sich der Mensch in
seiner Einzigartigkeit, in seinem Selbstsein hier und jetzt. Dieses
Sein im Hier und Jetzt, am Ort, in der Zeit und der so strukturierten
geschichtlichen Gemeinschaft der Glaubenden inmitten der Men-
schen setzt den Glaubenden in eine offene Beziehung: zu den Men-
schen, ihrem vielfältigen Sprechen und ihrem Verhalten zu dem, was
es gibt. Dieses vielfältige Sprechen ist in seiner Unmittelbarkeit von
zahlreichen Pragmatiken geprägt. Wittgenstein hat in seinen Phi-
losophischen Untersuchungen aufgezeigt, wie jedem Sprechen ein
Sprachspiel innewohnt, auf das sich die miteinander Kommunizie-
renden verstehen müssen, wenn anders sie das Sprechen des anderen
überhaupt verstehen wollen.

Die Sprache bischöflichen Lehrens und die Sprache der Theologie72



Die Glaubenssprache ist so eine unter anderen Sprachen und zu-
gleich die Sprache, die den vielen Sprachen deren jeweiligen Sinn
belässt und deren relative, kategoriale Pragmatik – der Fachsprachen
z. B. – anerkennt. Sie unterscheidet sich von der allgemeinen, un-
thematischen Offenheit, die die alltägliche Kommunikation ermög-
licht. Zugleich aber wird diese un-thematische Offenheit, die tägli-
che Kommunikation, als Ort der Ankunft und des Zuspruchs des
vor-denklichen Mysteriums Gottes in der Geschichte erfahren und
bejaht. Diese Ankunft und dieser Zuspruch haben ihre geschicht-
liche Bezeugung in der biblischen und neutestamentlichen Glau-
bensbezeugung. Hier zeigt sich, wie die Glaubenssprache autonom,
aber nicht autark ist. Es gehört zu ihr der kon-textuell zu erbringen-
de Bezug auf die vielen Sprachen, damit sie ihre Umkehr-Pragmatik
überhaupt zur Geltung bringen kann. Die Glaubenssprache verliert
ihre Sprachkompetenz, ihre Sage-Kraft, wo der Sprechende meint, es
genüge, die geschichtlichen Bezeugungen in ihrem Wortlaut zu wie-
derholen. So sehr Glaubenssprache angewiesen ist auf die geschicht-
lichen Bezeugungen der Glaubenstradition, so sehr gilt, dass diese
Bezeugungen in ihrer Wiederholung nur zum lebendigen Glaubens-
zeugnis werden, indem sie aktuell in ihrer Umkehr-Pragmatik und
kon-textuell, d. h. in der jeweiligen Lebenswelt vollzogen werden.

2.7. Die theologische Wissenschaft spricht nicht die Glaubens- und
Bekenntnissprache, sondern eine auf die Glaubenssprache bezogene
Metasprache17

Theologie gehört heute – nach allgemeinem Sprachgebrauch – zum
Kosmos der Wissenschaften, näherhin zum Ensemble der Geistes-
wissenschaften oder der „humanities“, und wird – wie alle Human-
wissenschaften – durch einen eigenen Gegenstandsbereich charakte-

17 In diesem Abschnitt wird Theologie in ihrer heutigen Ausprägung vorgestellt.
Frühere Formen der Theologie – in der Form der Neuzeit, des Hochmittelalters,
in der Frühform der Sapientia Christiana, werden im zweiten Teil dieser Reflexio-
nen behandelt. – Im oben zitierten Werk Richard Schaefflers, Das Gebet und das
Argument, legt der Autor eine Liste von Argumenten vor, warum und in welchen
typischen Situationen die Glaubenssprache auf die theologische Metasprache an-
gewiesen ist, um Entscheidungen in der Glaubenssprache zu treffen. Vgl. a. a. O.,
216 –309.

Zur Klärung der Fragestellung 73



risiert. Kennzeichnet man den Gegenstandsbereich der Theologie
von der Sprache her, bildet diesen Gegenstand der Theologie alles,
was in der Glaubenssprache vorkommt: Gott und die Welt, die Ge-
schichte und das Heil, die Menschen als Glaubende, Kleingläubige,
Ungläubige, und zwar so, wie alle diese Sachverhalte in der Glau-
benssprache bezeugt werden.18

Aufgrund dieser Beziehung ist die Theologie sprachlich gesehen
auf die Glaubenssprache bezogen, spricht aber selbst eine andere
Sprache als die Glaubenssprache. Theologie ist nicht eine Verdoppe-
lung der Glaubenssprache. Von daher ist die Verwendung der gene-
rellen Bezeichnung „Metasprache“ zur Kennzeichnung der Sprache
der Theologie als einer wissenschaftlichen Fachsprache begründet.

Mit dieser Kennzeichnung wird nicht nur auf Fachausdrücke auf-
merksam gemacht, die die Sprache der Theologen – wie der anderen
Wissenschaftler – prägen. Es gehört zur Fachsprache vor allem die
kontrollierte Aufnahme von Worten der Umgangssprache, die durch
ein System von Regeln ihrer Unbestimmtheit bzw. Vagheit entkleidet
werden.19 Durch diese definierende, d. h. abgrenzende Vorgabe ist
Fachsprache grundsätzlich eine Sprache, die über Sachverhalte
spricht und sich so von der Glaubenssprache als geschichtlicher
Sprache unterscheidet.

Was sind diese Regelsysteme der Theologie als Wissenschaft? Sie
treten zutage durch die theologischen Disziplinen, in welchen
Theologie sich entfaltet: Exegese des AT und NT, Kirchengeschich-
te, Fundamentaltheologie, Dogmatik, Moraltheologie und Sozial-
ethik, die Fächer der Praktischen Theologie wie Liturgiewissen-
schaft, Kirchenrecht, Pastoraltheologie, Katechetik, Ökumenische
Theologie und ein Kranz von Hilfswissenschaften wie Religions-
soziologie, Pastoralpsychologie etc. Alle diese Disziplinen grenzen
an benachbarte Felder wissenschaftlicher Forschungen an und be-
nutzen Bündel von Methoden, die sie mit nicht-theologischen Dis-
ziplinen teilen.

Theologie stellt in und durch diese Disziplinen jene Fragen, die
sich vernünftiger Weise im Blick auf den Glauben ergeben und ar-

18 Thomas hat in strikter Korrespondenz das Objekt der Theologie vom Inhalt
her charakterisiert: Vgl. STh I, q.1, a.1–3; II-II, q.1, a.1–2.
19 Vgl. Kuno Lorenz, Wissenschaftssprache, in: Jürgen Mittelstraß (Hg.), Enzy-
klopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. 4, Stuttgart 1996, 737f.

Die Sprache bischöflichen Lehrens und die Sprache der Theologie74



beitet sie auf. In der Theologie geht es um die ratio fidei. Theologie
meint nicht einfach Bekennen oder Bezeugen des Glaubens. Ratio
meint hier die bewusste, vernünftige Überlegung, die vernünftige
Begründung, die Argumentation und das jeweilige Ergebnis solcher
Bemühungen. Das bedeutet, dass Theologie als Wissenschaft we-
sentlich auf die Sprache des Glaubens, die Glaubenssprache und Be-
kenntnissprache bezogen ist, selbst aber eine Sprache der Wissen-
schaft ist. Sie hat die ratio fidei – im spezifischen Sinn – zu entfalten.

Wie lässt sich die Sprache der Theologie als Wissenschaft charak-
terisieren, und zwar im Unterschied zur Glaubens- und Bekenntnis-
sprache ?

Gehen wir zunächst von augenfälligen Abgrenzungen aus: Der
Theologe, der als Wissenschaftler zu sprechen beginnt, sagt nicht:
Ich glaube, wir glauben … Er spricht den Hörer an, aber nicht als
jemanden, dem er den Glauben bezeugt und dem er den Glauben
vermitteln will, wie der Evangelist oder der Missionar. Er legt dem
Hörer einen Sachverhalt dar. Er agiert als Experte. Er bekennt sich
nicht zu Gott, indem er Gott lobt, ihm seine Klage vorträgt; er
spricht „über“ Gott. Er spricht nicht – formal und direkt – aus
dem „Wir“ der Gemeinschaft der Gläubigen, der Kirche, heraus, er
handelt „von der Kirche“. Seine Darlegungen zielen darauf, dass der
andere den „Sachverhalt Kirche“, den „Sachverhalt Gott“ so sieht,
wie es der Sache entspricht. Es geht um eine Zustimmung wie in je-
dem wissenschaftlichen Diskussionsprozess. Der theologisch-wis-
senschaftliche Diskurs hat sein Ziel schon erreicht, wenn der Hören-
de sagt: „Die Darlegung des Sachverhalts hat mir ein Tor geöffnet,
ich werde weiter darüber nachdenken“.

Bedingung eines Sprechens über die Sachverhalte des Glaubens
ist das Faktum, dass diese Sachverhalte voneinander und von allen
übrigen Sachverhalten unterscheidbar sind Der Sachverhalt „Gott“
etwa muss unterscheidbar sein von allen übrigen Sachverhalten,
sonst könnte man gar nicht „über Gott“ sprechen.

Unterscheidungen gibt es von vielerlei Arten: Dinge wie Men-
schen werden von Ort und Zeit her unterschieden, von ihrer Natur,
Art und Familie her etc. Jede Unterscheidung setzt ein Gemeinsames
voraus, von dem her Einzelnes in seiner Unterschiedlichkeit identi-
fizierbar wird.

Theologie zeigt auf, dass Gott und alles Übrige – die Welt, die
Geschöpfe – nicht in ein Drittes, ein umfassendes Gemeinsames ge-

Zur Klärung der Fragestellung 75



hören und sich gerade so unterscheiden.20 Solch ein Gedanke lässt
sich nur fassen, indem denkend anerkannt wird, dass Gott in sich
selbst unfassbar für das Denken ist und nur in seiner Transzendenz
oder Vor-denklichkeit bejaht werden kann, indem das Denken sich
selbst als von dem göttlichen Geheimnis her ereignetes, gestiftetes,
geschaffenes und somit geschichtliches Denken bejaht. Diesen
Sachverhalt kann Theologie darlegen und so bezeugen, dass von
Gott nicht anders als in dieser Form des Transzensus gesprochen
werden kann. Dieser Transzensus ist in der Geschichte der Theo-
logie in unterschiedlichen Weisen markiert und vollzogen worden.
Bei Thomas von Aquin führt der Weg über die Einsicht in die
Transzendentalien und das „Vor“-Denken auf die prima veritas,
das esse subsistens, die summa bonitas hin.21 Im Umkreis moder-
nen, transzendentalen Denkens verläuft der Weg über die Einsicht
in die unbedingte Form des Sich-Öffnens für die unvermittelte Fül-
le der Inhaltlichkeit transzendentaler Selbstbestimmtheit der Frei-
heit und den Vorgriff auf vollkommene Freiheit, die die Frage
transzendentaler Selbstbestimmtheit allererst möglich macht. Im
Feld modernen transzendentalen Denkens hat Hermann Krings in
Fortführung des Kantschen und Fichteschen Ansatzes22 diesen
Transzensus so charakterisiert: Das einzige Faktum der praktischen
Vernunft, das moralische Gesetz, setzt die transzendentale Selbst-
bestimmung im Vollzug voraus. Solche transzendentale Selbst-
bestimmung aber hat zu konstitutiven Momenten die unbedingte
Form des Sich-Öffnens der Freiheit, und zwar für eine unvermittel-
te Fülle der Inhaltlichkeit. Beides ist nur möglich im Vorweg-Ange-
rührtsein durch vollkommene „andere“ Freiheit.23

20 Nikolaus von Kues hat dafür die Formel geprägt: Deus est non-aliud. Vgl. Ni-
kolaus von Kues, De non-aliud, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften,
hg. von Leo Gabriel, Wien, 1966, Bd. 2, 443 –565.
21 Vgl. zum „metaphysischen“ Weg des Thomas die Ausführungen des Verf. über
Voraussetzungen und logische Schritte der Argumentation des Thomas zur Klä-
rung, wie von dem einen Gott zu sprechen ist: Peter Hünermann, Tawheed – the
oneness of God in Islam – Antwort auf Mona Sidiqui, in: Christoph Schwöbel
(Hg.), Gott – Götter – Götzen, Leipzig 2013, 170 –178.
22 Hermann Krings, Freiheit. Ein Versuch, Gott zu denken, in: ders., System und
Freiheit, Freiburg – München 1980, 161–185.
23 Vgl. a. a. O., 168 –177.

Die Sprache bischöflichen Lehrens und die Sprache der Theologie76



Hermann Krings merkt dazu an: „Die Idee der vollkommenen
Freiheit ist, sofern Freiheit sein soll – und das ist identisch mit ‚sein
will‘ – ein notwendiger Gedanke. Die Vorstellung von Gott, gedacht
im Begriff der die transzendentale Freiheit erfüllenden vollkom-
menen Freiheit ist nicht nur möglich, sondern notwendig, doch die-
se Notwendigkeit ist nicht ‚objektiv‘; erst im Vollzug von Freiheit
‚wird‘ diese Notwendigkeit. Sie ist keine Notwendigkeit des theoreti-
schen, sondern des praktischen Denkens.“24

Theologie präsentiert so dem Denken eine Zumutung, führt an
die Schwelle des Glaubens, aber kann den Glauben nie ersetzen.
Die Pragmatik der Theologie als Wissenschaft ist nicht die Pragma-
tik des Glaubens. Sie hat es mit der Glaubwürdigkeit des Glaubens
zu tun, bewegt sich also im Bereich der Möglichkeit des Glaubens,
vollzieht aber die „Umkehr des Glaubens“ als konstitutives Moment
der Pragmatik des Glaubens nicht mit.

Damit eröffnet sich ein zweiter Schritt der theologischen Arbeit:
Theologie kann die Glaubwürdigkeit des Glaubens nach den unter-
schiedlichen Dimensionen hin aufweisen. Wie? Indem sie in der
Wirklichkeit die Dynamik jenes Transzensus aufdeckt, die oben im
Denken angesprochen worden ist: In jedem in sich ständigen Sinn,
der in sich selbst von Menschen bejaht werden kann, entbirgt sich ja
eine Bedeutung, eine Sinnhaftigkeit, die über Grenzen hinausdrängt
in eine ungreifbare, nicht realisierte Erfüllung hinein.25 Sprache kann
grundsätzlich metaphorisch gebraucht werden. Theologie spricht
wesentlich in „übertragener“, metaphorischer Weise. Theologie
führt den Menschen so in die Zumutung hinein, sich selbst, sein
Denken, seine Welt als eine geschichtliche Realität zu sehen, von
Gott ins Dasein gerufen und auf dem Weg zu einer Vollendung in
Gott. Diese Zumutung ist nicht abzusichern, nicht beweisbar. Sie
kann lediglich als glaubwürdige anerkannt und damit im Glauben
umgewandelt werden in ein neues Dasein von Gott her.

24 A. a. O., 177f.
25 Die mittelalterliche Ethik hat diese Erfahrung in der Unterschiedenheit des
„bonum utile“ und des „bonum honestum“ festgehalten.

Zur Klärung der Fragestellung 77


