SPRACHE DES GLAUBENS -
SPRACHE DES LEHRAMTS -
SPRACHE DER THEOLOGIE



QUAESTIONES DISPUTATAE

Begriindet von
KARL RAHNER UND HEINRICH SCHLIER

Herausgegeben von
PETER HUNERMANN UND THOMAS SODING

QD 274

SPRACHE DES GLAUBENS — SPRACHE DES LEHRAMTS —
SPRACHE DER THEOLOGIE

Internationaler Marken- und Titelschutz: Editiones Herder, Basel



Peter Hiinermann

SPRACHE DES GLAUBENS -
SPRACHE DES LEHRAMTS -
SPRACHE DER THEOLOGIE

Eine geschichtliche Orientierung

Z
HERDER

[
« W

FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

WI;‘WEDC@ FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2016
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlagkonzeption: Finken & Bumiller, Stuttgart
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN 978-3-451-02274-6



Inhalt

Vorwort . . . ..

Einleitung

1. Kapitel
Geschichtlichkeit als Grundbestimmung des Christentums
im Licht des II. Vatikanums
Zur Orientierung heutiger theologischer Arbeit

1. Einfahrung . . . .. .. ...

2. Zur Analyse von Geschichtlichkeit:
Bernhard Weltes phinomenologischer Zugang . . . . . . . .
2.1. Quellen und Anregungen . . . . . ... ... ... .. ..
2.2. Die entscheidenden Stichworte in Weltes Analyse der
Geschichtlichkeit . . . . .. ... ... ... ...
2.2.1. Am Anfang steht das Phinomen des Finzelnen .
2.2.2. Zur eigenttimlichen Seinsart des Daseins
2.2.3. Geschichte ist da in Personen . . . ... ... ..
2.2.4. Im Dasein geht es um Bedeutsames, letztlich um
Heil ... ... .. . . .
2.2.5. ,Zeitspielraum® und ,,Bedeutungstiefe in der
Verwirklichung der Person . . .. ... ... . ..
2.2.6. ,Breitenentfaltung® des personalen Grundes der
Geschichte . .. ... ... .. ... .. . ...
2.2.7. ,Ich®, ,Du’, ,Wir“ und die Empirie bzw.
Faktizitit . . ... .. ... ... ... ... . ...
2.3. Geschichtlichkeit als Grundbestimmung des Christentums
und seiner Glaubenssprache nach Bernhard Welte —
Eine kritische Zusammenfassung . . . . . . . . ... . ..

11
13

21

25
25

27
27
27
28
28
29
30

30



6 Inhalt

3. Das II. Vatikanum als Modell geschichtlichen Sprechens von
der Sache des Glaubens . . . . ... ... ... .. ... ... 41
3.1. Das II. Vatikanische Konzil als geschichtliches Ereignis 41
3.1.1. Die Einberufung und Themenstellung des Konzils

durch Johannes XXIII. . . . . . ... ... . ... 42
3.1.2. Die Arbeitsweise des Konzils . . .. ... . . .. 43
3.1.3. Der neue Stil des Konzils . . . ... ... .. . . 44
3.1.4. Geschichtliche Entscheidungen, die das
Kirche-Sein verdndern . . . . . ... ... . ... 45
3.2. Die Konzilsviter sprechen von sich und den Horenden
als Akteure der gottlichen Heilsgeschichte . . . . . . . 47
3.2.1. Dei Verbum . . . ... ... ... ... ... ... 47
3.2.2. Lumen gentium . . . . . .. ... ..., 48
3.2.3. Sacrosanctum Concilium . ... ... ... . . . 49
324. Adgentes. . . ... ... 50
3.2.5. Gaudium etspes . . ... ... ... ... ... 51
4. Anstehende Fragen . . . . . . ... ... ... ... ... 53
4.1. Urspriingliches theologein und metasprachliches
theologein . . . .. ... ... ... ... ... .. .. 53
4.2. Die Sprache des nachkonziliaren Magisteriums und
die nachkonziliare Theologie . . . . . .. ... ... .. 56
II. Kapitel
Die Sprache bischéflichen Lehrens und die Sprache der Theologie
1. Einfihrung . . .. ... ... 61
2. Zur Klarung der Fragestellung . . . . ... ... ... .. .. 62
2.1. Sprachen er6ffnen jeweils Welt und gestatten Menschen,
einander zu begegnen und sich zu allem zu verhalten 63
2.2. Der Mensch spricht viele Sprachen und benutzt die
Umgangssprache . .. .. ... ... ... ... . ... 65

2.2. Glaubenssprache eroffnet — wie alle Sprachen — Welt

und Kommunikation und ist vom Verfall ins Gerede
bedroht . . . . .. ... ... 67

2.3.1. Die allgemeine Glaubensbezeugung durch die
Glaubigen . . . ... ... ... ... 67



Inhalt

2.4.
2.5.

2.6.

2.7.

2.3.2. Die Glaubensbezeugung durch verantwortliche
Autoritdten der Gemeinschaft . . . . .. . .. .. 68

Die Glaubenssprache ist eine geschichtliche Sprache . 69

Glaubenssprache als geschichtliche Sprache besitzt eine

eigene, ihr allein zukommende Pragmatik . . . . . . .. 70

Die geschichtliche Glaubenssprache ist aufgrund ihrer

eigentiimlichen Pragmatik eine Sprache, die die Vielzahl

der anderen Sprachen voraussetzt und im Vollzug

anerkennt . . . .. ... 72

Die theologische Wissenschaft spricht nicht die

Glaubens- und Bekenntnissprache, sondern eine auf

die Glaubenssprache bezogene Metasprache . . . . . . 73

3. Lehramtliche Sprache und Sprache der Theologie:
Eine geschichtliche Skizze vom apostolischen
Glaubenszeugnis bis zum Konzil von Trient . . . . . . . .. 78

3.1.

3.2

3.3.

3.4.

Das apostolische Glaubenszeugnis und seine

Abgrenzungen . . . ... ... ... 78
Die Glaubenshinterlassenschaft (paratheke, depositum

fidei) in der Gestalt der Sapientia Christiana: die

Sprache der Orthodoxie . . .. ... ... .. ... . .. 81
Die Entwicklung der Sprache der Theologie zur sacra
doctrina im Mittelalter und die Sprache des

magisterium pastorum . . . ... ... 84
3.3.1. Die Eigentiimlichkeiten der sacra doctrina als
Sprache der Theologie . . ... ... ... ... 84
3.3.2. Das theologisch durch die sacra doctrina
begriindete Magisterium der Bischofe . . . . .. 88

Die Reformation und das Trienter Konzil: Die Suche
nach authentischer Glaubensbezeugung in einer
reformierten Kirche . . . . .. ... . .. ... .. .. .. 93
3.4.1. ,Doctrinae“ und ,Anathematismen® —

Die entscheidenden Sprach- bzw. Textformen

auf dem Trienter Konzil . . . . ... .. ... .. 94
3.4.2. Die Diskussion um Gewichtung und

Differenzierung von Doctrina und

Anathematismus in der nachtridentinischen



4. Das sich selbst definierende Magisterium der Moderne. Eine

geschichtliche Skizze vom I. Vatikanum bis zum Beginn des
IIL Millenniums . . . .. ... ... ..

4.1.

4.2.

4.3.

4.4.

4.5.

4.6.

Zur dogmatischen Konstitution Dei Filius tiber den
katholischen Glauben . . . . . . ... ... ... . ...
Zur dogmatischen Konstitution Pastor aeternus . . . .
4.2.1. Zur Frage des Primats . . . . . ... ... .. . .
4.2.2. Zur Unfehlbarkeit . ... ... ... .. ... ..
4.2.3. Der Sinn der Vatikanischen
Unfehlbarkeitsdefinition . . . . . . ... ... ..
Die Mariendogmen von 1854 und 1950 . . . ... ..
Die Ausprigung der Sprache des Magisteriums im
Zusammenhang mit dem I. Vatikanischen Konzil:
Magisterielle ,,Grundprinzipien® — theologische
Folgesdtze . . . . . ... ... ... ... ... . ...
Das romische Magisterium zwischen dem
I. Vatikanum und der Rezeption des II. Vatikanischen
Konzils . . ... ... ... .. ...
4.5.1. Zu Selbstcharakteristik und Sprache des
Magisteriums in ,,Humani generis (1950) . . .
4.5.2. Neue Momente in Selbstcharakteristik und
Sprache des Magisteriums in ,,Mysterium
Ecclesiae“ (1973) . . . . . .. . .. .. ... ...
4.5.3. ,Donum Veritatis“(1990) und ,,Ad tuendam
fidem® (1998): Die Zuspitzung auf die
Bestimmung der Theologie in der Sprache des
Lehramtes . . . ... ... ... ... ... ... .
4.5.3.1. ,Donum veritatis“ . . ... ... .. ...
45.3.2. ,Ad tuendam fidem“ . . . .. ... .. ..
Zur Entwirrung des Knotens von ,,Donum veritatis*
und ,Ad tuendam fidem®“ . . . . . ... ... . ... ..
4.6.1. Zur Unfehlbarkeit des Glaubens und zur
Unfehlbarkeit feierlicher Urteile des
auflerordentlichen Magisteriums . . . . . . . . .
4.6.2. Zur Charakteristik der Bezeugungsinstanzen des
Glaubens . . . ... ... ...

Inhalt



Inhalt 9

5. Das pastorale Magisterium des II. Vatikanischen Konzils —
seine bezeugende Sprache und die Sprache der Theologie . . 152
5.1. Riickblick auf den Weg der Selbstdefinition des
romischen Magisteriums vom I. Vatikanum bis zum
I Millennium . . ... ... ... 152
5.2. Die ,pastorale Sprache“ des II. Vatikanums . . . . . . . 156
5.2.1. Die ,pastorale Sprache“ des Magisteriums als
geschichtlich erzihlte ,,doctrina“ und ihre

Pragmatik . ... .. ... ... ... 157
5.2.2. Die Theologie in der ,pastoralen Sprache® des
Magisteriums . . . . ... ... 161

6. Ein Ausblick: Die Texte des II. Vatikanums und die heutige
Situation . . . ... ... 164



62

2. Zur Klarung der Fragestellung

Weder Johannes XXIII. noch die Konzilsteilnehmer dachten daran,
es ginge in dieser Aufgabenstellung lediglich darum, einige neue
Worte zu finden, um diesen oder jenen Sachverhalt des Glaubens
auszudriicken. Es geht nicht lediglich um die Ersetzung tiberlieferter
Bezeichnungen der Glaubenstradition durch Termini, die heutigen
Sprachgewohnheiten oder zeitgeschichtlichen Trends entsprechen.
Es geht vielmehr darum, den iiberlieferten Glauben im Ganzen in
einem neuen modus quo, ndmlich in einer ,pastoralen Weise®, heute
zur Sprache zu bringen.

Der Glaube aber spricht von Gott und der Welt, vom Menschen,
seiner siindhaften Geschichte und der gottlichen Heilsgeschichte.
Kurz: der Glaube spricht von allem, von Gott und den Kreaturen.'
Aber er spricht auf eine besondere Weise. Auch die Philosophie
spricht von allem, und die Wissenschaften wenden sich allem Mog-
lichen zu, aber in anderer Weise als der Glaube. Beide Weisen unter-
scheiden sich deutlich.

Damit ergibt sich ein Wechsel in der Methodologie gegeniiber
dem 1. Kapitel: Stand dort die Aufdeckung der Geschichtlichkeit
im Mittelpunkt, so geht es jetzt um die Eigentiimlichkeiten theologi-
schen Sprechens, d.h. des theologein im Unterschied zu anderen
Sprachen. Hier ist eine theologische Charakteristik erforderlich, die
sich an allgemeinen Charakteristiken der Sprache als Sprache orien-
tiert. Diese allgemeinen Charakteristiken setzen philosophische bzw.
phidnomenologische Ansitze voraus und implizieren sie, sind aber
mit den unterschiedlichen philosophischen Entwiirfen nicht einfach
identisch.

Daraus folgt eine erste Feststellung:

' Vgl. Thomas von Aquin, STh1, q. 1, a. 3.



Zur Klérung der Fragestellung 63

2.1. Sprachen erdffnen jeweils Welt und gestatten Menschen, einander zu
begegnen und sich zu allem zu verhalten

Zur Erinnerung einige Hinweise auf die reichhaltigen modernen Re-
flexionen zur Sprache:

Immanuel Kant hat die Sprache der Wissenschaft durch transzen-
dentale Ideen, Vernunftideen bestimmt, die regulativer Art sind, weil
sie den gesamten Prozess des Auffassens, Analysierens, Ordnens und
Systematisierens der Wissenschaften leiten. Dazu gehort als hochstes
Ideal etwas, ,worauf alle empirische Realitit ihre hochste und not-
wendige Finheit griindet“*: das regulative Ideal ,,Gott“. Es gehoren
weiter dazu die transzendentale Idee der Welt und der Subjektivitit.

Die weitere Reflexion auf die Sprache hat — im Umfeld des deut-
schen Idealismus und der Romantik * — zu der Einsicht gefiihrt, dass
in den unterschiedlichen Sprachen jeweils eigentiimliche Sichten der
Welt, des Menschen und der menschlichen Geschichte aufgedeckt
und im Vollzug des Sprechens als gemeinsame Objekte der Bezug-
nahme konstituiert werden. Diese Sicht der Sprache ist bis zum 20.
Jahrhundert hin vertieft worden. Die Vordenker dieser Reflexion
auf die Sprache waren im 20. Jahrhundert neben Martin Heidegger,
Cohen, Rosenzweig, Wittgenstein und die Autoren der modernen
Sprachphilosophie — wie Austin und Danto oder Strawson — und
Philologen, die sich zur Alltagssprache und Wissenschaftssprache
duflerten.

Fir die religiose Sprache wurden die Phanomenanalysen von
Bernhard Welte* und Richard Schaeffler’ genannt.

2 KrV, Transzendentale Dialektik, z. B. 3. H. 7. Abs.

* Vgl. Wilhelm von Humboldt, Werke in fiinf Banden, hg. von Andreas Flitner
und Klaus Giel, Darmstadt 1963, Bd. 3, Schriften zur Sprachphilosophie, ins-
besondere: Uber den Dualis (1827), 113—143; Uber die Verschiedenheit des
menschlichen Sprachbaues und ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des
Menschengeschlechts (1830-1835), 368 —756.

* Vgl. insbesondere Bernhard Welte, Gesammelte Schriften Bd. III/1 2 und 3,
Freiburg 2006.

® Vgl. Richard Schaeffler, Das Gebet und das Argument: Zwei Weisen des Spre-
chens von Gott. Eine Einfithrung in die Theorie der religiosen Sprache, Diissel-
dorf 1989, insbesondere 100-309; ders., Erfahrung als Dialog mit der Wirklich-
keit: Eine Untersuchung zur Logik der Erfahrung, Freiburg — Miinchen 1995,
insbesondere 433—473.



64 Die Sprache bischdflichen Lehrens und die Sprache der Theologie

Nicht trotz, sondern gerade auf Grund des Welt-Charakters der
Sprache und der umfassenden Weise des Sich-Begegnen-Koénnens
der Menschen, die sich sprachlich zu allem zu verhalten vermogen,
sind Sprachen jeweils verschieden. Sie haben ihre eigenen ,transzen-
dentalen Ideale® und ihre eigenen pragmatischen Vollzugsformen,
so dass der jeweils mitgeteilte Sinn eine spezifische Prigung hat, ei-
nem eigenen Gesetz folgt. Sprachen sind autonom.

Autonomie aber bedeutet nicht Autarkie. Sprachen sind nicht au-
tark, selbstgentigsam. Jede Sprache gehort in einen Kontext von Spra-
chen. Der Mensch kann andere Sprachen lernen, er kann lernen, sich
in anderen Sprachen zu bewegen. Was ihm nicht moglich ist, ist die
Reduktion der unterschiedlichen Sprachen in eine Sprache.

Zu allen Sprachen gehort, dass man sie missbrauchen kann zum
Lugen, Betriigen, zur Vorspiegelung von Unwahrheiten, zur Ver-
tuschung der Realitit. Heidegger hat eine vorherrschende Verfalls-
form der Sprache thematisiert. Seine Analyse setzt die Einsicht in
den Welt-Charakter der Sprache voraus und das Faktum, dass Men-
schen sich in der Sprache zu sich und zu allem, was es gibt, verhalten.
Heidegger charakterisiert die Verfallsform der Sprache durch das ,,Ge-
rede” statt wirklichen ,,Sprechens® und ,,Horens“. Die Dominanz des-
sen, was ,man sagt, ergibt sich dort, wo im Gesprich lediglich mit
»Worthtilsen hantiert wird, mit denen man das Besprochene als
das, was alle, vor allem man selbst, schon kennen und das folglich in
einen schon bekannten Zusammenhang gehort, einordnet, ohne der
Sache selbst je ndher gekommen zu sein. ,,Gerede“ erweist sich so als
bodenloses ,,Geschwiitz, das auf der einen Seite dem fundamentalen
Drang des Menschen, ,Neues®, Unbekanntes kennen zu lernen, zu
verstehen, zu wissen, entgegenkommt, ihn andererseits der Miihe des
Nachfragens, Nachdenkens enthebt. Im oberflichlichen Gerede domi-
nieren Vorurteile, Allgemeinplitze, Unkenntnis; es findet lediglich ein
Sich-Verhalten zu dem statt, was alle ,,immer schon wissen“ und im
Gerede voraussetzen. Damit begegnen sich Menschen aber nicht
mehr als sie selbst, sie kommunizieren miteinander nur noch in der
Form von an-onymen, keinen Eigennamen tragenden Personen. Sie
sind auswechselbare, statistische Groflen. Im Gerede wird so der
Wirklichkeit er6ffnende Sinn von Sprache versiegelt und unerreichbar

¢ Vgl. Martin Heidegger, a. a. O., 167-173: § 35, Das Gerede; § 36, Die Neugier;
§ 37, Die Zweideutigkeit.



Zur Klérung der Fragestellung 65

gemacht. Massenkommunikationsmittel aller Art férdern in unter-
schiedlichen Weisen die bleibende, nicht aufhebbare Versuchung des
Menschen zum Gerede.

2.2. Der Mensch spricht viele Sprachen und benutzt die Umgangssprache?’

Die Entdeckung der vielen Sprachen in der Moderne, ihre Analyse,
die Aufdeckung ihrer Momente, der semiotischen, grammatischen
und pragmatischen Aspekte, hat in der sprachanalytischen For-
schung die Frage nach der Charakteristik der ,ordinary language®,
der Umgangssprache, geweckt.

Eine skizzenhafte Charakteristik dieser Sprache ist unerlisslich,
weil sie bei der Bestimmung der besonderen Sprachen, etwa der
Wissenschaftssprachen, wie z. B. der Theologie, oder der inhaltlich
besonderen Sprachen wie der Sprache der Dichtung oder der Glau-
benssprache immer vorausgesetzt wird.

Die Namen, mit denen die Umgangssprache bezeichnet wird,
verweisen auf ihren Charakter: Sie wird ,natiirliche“, ,normale®
Sprache genannt, weil es die Sprache ist, die jedes Kind jeweils von
seinen Eltern, Geschwistern, seiner Umwelt lernt. Sie wird ,,Alltags-
sprache® genannt, weil sie die alltdglichen Dinge, Probleme, Bediirf-
nisse zu thematisieren erlaubt, kurz das, was zum alltdglichen Le-
benskontext gehort. Sie wird als ,,Umgangssprache® bezeichnet,
weil sich im alltdglichen Umgang miteinander der Sinn und die Be-
deutung der Worte und Sitze, der Sprachwendungen erschlief3en,
die grammatischen Regeln gelernt werden, die Pragmatik eingetibt
und vollzogen wird. Wer die Umgangssprache nicht beherrscht,

7 Vgl. Eike von Savigny, Philosophie und normale Sprache: Texte der Ordinary-
Language-Philosophie, hg. und eingeleitet von Eike von Savigny, Freiburg, Miin-
chen 1969; ders., Die Philosophie der normalen Sprache, Eine kritische Einfiih-
rung in die ,ordinary language philosophy*, Frankfurt a. M. 1969, 21974, 31993. —
Zur kritischen Diskussion vgl. Jdnos S. Petofi / Adalbert Podlech / Eike von Savigny
(Hg.), Fachsprache — Umgangssprache, Kronberg (Ts.) 1975; aus philologischer
und germanistischer Perspektive vgl. FS Hugo Steger, Erscheinungsformen der
deutschen Sprache: Literatursprache, Alltagssprache, Gruppensprache, Fach-
sprache, hg. von Jiirgen Dittmann / Hannes Kiistner / Johannes Schwitalla, Berlin
1991; Hugo Steger, Uber die Wiirde der alltiglichen Sprache und die Notwendig-
keit von Kultursprachen, Duden-Beitrige 4. 46, Mannheim 1982.



66 Die Sprache bischdflichen Lehrens und die Sprache der Theologie

kann sich in einer gegebenen Gesellschaft nicht bewegen, wie etwa
die Fliichtlingsfamilie, die in eine fremde Umgebung kommt.

Umgangssprache und Lebenswelt bilden so eine unlgsbare Ein-
heit, zugleich aber verindert sich die Umgangssprache stindig, weil
sich die Lebenswelt und die Lebensverhiltnisse ebenso verdndern
wie die die Generationen prigenden Ereignisse, die damit verkntipf-
ten Erfahrungen und Wertungen etc.?

Einer noch eingehenderen Charakteristik der Umgangssprache
nihert man sich, wenn man tber die Beziehung von Umgangsspra-
chen und anderen Sprachen, z. B. Fachsprachen oder Sonderspra-
chen nachdenkt. Hier leuchtet der unbedingte Voraussetzungscha-
rakter der Umgangssprache auf. Der Gebrauch der Worte, der
grammatischen Verbindungen und pragmatischen Vollziige der
Fach- und Sondersprachen ruhen — in den unterschiedlichsten Wei-
sen — auf einer einigermaflen entfalteten Umgangssprache auf.’ Inte-
ressant sind in diesem Zusammenhang die Transformationen der
europdischen ,,Vulgdrsprachen im Spatmittelalter und in der Re-
naissance zu ,,Bildungssprachen wie dem Italienischen — man den-
ke an Dante und Petrarca — oder die Umformung des ,,Oberdeut-
schen® zur deutschen ,,Kanzleisprache®."

Implizit und unreflektiert waltet auch in der Umgangssprache ein
Verstindnis von Welt und Geschichte, vom begegnenden Du, vom
Wir und den Anderen, vom Schénen und Guten, von Heiligem
oder Gottlichen. Diese impliziten Verstindnisse, welche die jeweilige
Lebenswelt prigen, konnen gerade durch die Entfaltung besonderer
Sprachen und deren Riickwirkungen veridndert werden. Beispiele
dafiir aus der neuzeitlichen und modernen Geschichte bilden die
Aufklarung und die Ausbildung naturwissenschaftlich fundierter
technischer Weltbilder in der Umgangssprache."

 Vgl. Hugo Steger, a. a. O., 15: ,Unser lebenslanger Umgang mit Mitmenschen er-
scheint als ein stetiger Vorgang der Aneignung und Eintibung sprachlich vermittel-
ter typisierender Interpretationen, die in unserer Gesellschaft mafigebend sind und
nach und nach von uns als fraglos zu befolgendes Muster angenommen werden.
° Dies bedeutet nicht, dass etwa Fachsprachen ihre Worte aus Umgangssprachen
durch irgendwelche ,Klarungen®, ,Einschrinkungen oder ,Prizisierungen®
entnehmen miissten.

1 Vgl. Joseph Klapper, Johann von Neumarkt, Bischof und Hofkanzler — religiose
Frithrenaissance in Bohmen zur Zeit Kaiser Karls IV. (EthSt 17), Leipzig 1964.

' Vgl. die ausgezeichneten Analysen in: Jiirgen Niederhauser / Kirsten Adamzik



Zur Klérung der Fragestellung 67

2.2. Glaubenssprache erdffnet - wie alle Sprachen - Welt und Kommunika-
tion und ist vom Verfall ins Gerede bedroht

Glaubenssprache erschliefst Welt als Schopfung. Sie fiihrt alles auf
Gott als unfassbaren Ursprung zuriick. In der Glaubenssprache ha-
ben wir eine andere Sicht der Welt, als sie der heutige Physiker hat.
Dieser versucht — ausgehend von seinen beobachteten Phino-
menen — etwa einen anfinglichen Urknall zu rekonstruieren, wih-
rend Newton noch einen handelnden ,,Gott“ braucht, der die Plane-
ten auf die entsprechende Umlaufbahn setzt, um sie dann den
mechanischen Gesetzen zu tiberlassen.

In der Glaubenssprache sprechen wir vom Nichsten als einem
Menschen, der nach dem Bild Gottes geschaffen ist, von Gott zum
Heil berufen. Das fiihrt in eine andere Kommunikationsweise hi-
nein, als sie der Soziologe charakterisiert. Dies alles sind Binsenweis-
heiten.

Bevor wir jedoch der Glaubenssprache niher nachfragen, seien
noch deren Verfallsgefahren reflektiert: Die Glaubenssprache ist in
besonderer Weise anfillig dafiir. Religioses Gerede entsteht dort, wo
religiose ,,Worthtilsen ausgetauscht werden. Und diese Gefahr
droht der Glaubenssprache in besonderer Weise, weil sie tradierte,
geschichtliche Sprache ist.

Zur Glaubenssprache gehoren unterschiedliche Ausdrucks- und
Kommunikationstypen:

2.3.1. Die allgemeine Glaubensbezeugung durch die Glaubigen

Diese tritt zutage im Alltagszeugnis'® und verdichtet sich im gemein-
sam begangenen Kult, in der Feier der Liturgie. Die Gefahr religiésen
Geredes in Alltagszeugnis und Liturgie steigert sich in jenen Situa-
tionen, in denen aufgrund tiefgreifender gesellschaftlicher und kul-
tureller Transformationen die tberlieferte religiose Sprache in ihrer
urspriinglichen Sagekraft nicht mehr verstanden wird, weil ihr ur-

(Hg.), Wissenschaftssprache und Umgangssprache im Kontakt (Germanistische
Arbeiten zur Sprache und Kulturgeschichte, Bd. 38), Frankfurt a.M. 1999.

"2 Personliches und familidres Beten, Gesprache mit Kindern, trostendes Reden
mit Kranken, verbunden mit korrespondierender Praxis, Begleitung bei wichti-
gen personlichen Entscheidungen etc. etc.



68 Die Sprache bischdflichen Lehrens und die Sprache der Theologie

spriinglicher lebensweltlicher Kontext nicht mehr gegeben ist. So
verliert sie thre universale Offenheit, ihren Welt-Charakter und ih-
ren Charakter als Raum authentischer menschlicher Begegnung, so
dass von der religiosen Sprache her kein Licht mehr auf die anderen
zeitgendssischen Sprachen und ihre Welten fallen kann.

Glaubensbezeugung degeneriert so zur konventionellen religiosen
Praxis, zur religiosen Konventionalsprache; sie erschopft sich im
Wiederholen abgeschliffener traditioneller Formeln, denen der le-
bensweltliche Boden fehlt. Glauben oder Nichtglauben wird an Au-
Rerlichkeiten festgemacht. Dies fiihrt zu fundamentalistischen Ver-
zerrungen.

2.3.2. Die Glaubensbezeugung durch verantwortliche Autoritdten der Ge-
meinschaft

Die Autorititen reprisentieren gegeniiber der Gemeinschaft der vie-
len Glaubenden den gemeinsamen Gottesglauben von den Anfingen
der Geschichte der Offenbarung bis zur Gegenwart. Von dort her
stehen sie in der Gemeinde und gegeniiber der Gemeinde als Vertre-
ter des sich offenbarenden Gottes, und zwar in der Bekenntnis- bzw.
Glaubenssprache. Zu den entsprechenden Sprachtypen der Glau-
benssprache gehoren Evangelisierung und Mission, katechetische
und Gemeindeunterweisung, liturgische und freie Gebete etc.

Die Versuchung zum bodenlosen ,,Gerede® ist fiir diese Gruppe
besonders grof3, weil sie mit der Aufgabe belastet ist, die tiberlieferte
Bekenntnis- und Glaubenssprache jeweils fiir die Gemeinschaft der
Glaubenden in kontextueller Vermittlung zu halten. Die Versuchung
ist sehr stark, einfach auf die kontextlose Wiederholung tiberlieferter
Formen auszuweichen und damit die jeweilige Gemeinde der Gldu-
bigen ins ,,Gerede® zu fiihren.

Es wurde zunichst die Glaubenssprache unter dem Blickwinkel be-
trachtet, dass sie Sprache ist, Sprache unter Sprachen, die wie alle
Sprachen vom Sprachverfall bedroht ist.

In einem néchsten Schritt wenden wir uns der Aufgabe zu, die
Eigenart der Glaubenssprache niher zu charakterisieren.



Zur Klérung der Fragestellung 69
2.4. Die Glaubenssprache ist eine geschichtliche Sprache

Das Wort ,,geschichtlich® meint hier nicht eine allgemeine duferliche
Qualitit der Sprache, wie sie etwa in dem folgenden logischen
Schluss zum Ausdruck kommt: Der Mensch lebt in der Geschichte,
er ist geschichtlich. Sprache gehort zum Menschen, also ist Sprache
geschichtlich.

In diesem Sinne ist die Sprache der Metaphysik so geschichtlich
wie die Sprache der griechischen Tragodie oder die Sprache der Ma-
thematik. ,,Geschichtlich® meint so eine allgemeine Qualitit, die
menschliche Sprache als solche genauso wie alle anderen Dinge
prdgt. In diesem Sinne bezeichnet das Wort ,geschichtlich gerade
keine Besonderheit der Glaubenssprache im Unterschied zu anderen
Sprachen.

Die Moglichkeit eines glaubigen ,geschichtlichen Sprechens® in
einem qualitativ besonderen Sinn ergibt sich erst dort, wo sich der
Mensch (Ich, Du, Wir) — sich in der Geschichte findend — nicht als
unbeteiligter Beobachter verhilt, der dies oder jenes feststellen, er-
forschen, erkliren kann, sondern wo der Mensch erzihlt, was ihm
(mir, dir, uns) widerfahren, gelungen, missraten ist.

Was sind die Eigentiimlichkeiten dieses Sprechens, das wir durch
das Wort ,erzihlen“ charakterisiert haben. Im erzihlenden Spre-
chen — sofern es keine fiktive Erzdahlung ist — kommen der oder die
Erzdhlenden unmittelbar selbst vor. Sie sind sie selbst im Hier und
Jetzt. Sie sind in die Geschichte verwickelt. Zugleich kommen die
anderen Menschen, die in der Geschichte eine Rolle spielen, als kon-
krete individuelle Einzelne oder als diese oder jene bestimmte Grup-
pe vor, in Raum und Zeit. In gleicher Weise kommen die tibrigen
Momente, die in der Geschichte eine Rolle spielen, immer in ihrer
Einzigartigkeit vor, nie als abstrakte allgemeine Sachverhalte. — Ho-
rende konnen die erzihlten Momente — etwa aufgrund mangelnder
Glaubwiirdigkeit — in Frage stellen; sie konnen nachbohren oder an-
dere Plausibilititen und Zusammenhinge in das Gespriach mit ein-
bringen.

Inwiefern ist Glaubenssprache geschichtliche Sprache, und zwar
im ausgezeichneten Sinn ?

Von Schelling stammt der Satz: ,Das Christentum ist geschicht-
lich®“. Wer seinen Glauben an Gott — in welcher Form auch immer —
bezeugt, erklart, ihm lobend, preisend, klagend Ausdruck verleiht,



70 Die Sprache bischdflichen Lehrens und die Sprache der Theologie

muss unmittelbar von sich, von uns — der Gemeinschaft der
Glaubenden — sprechen. Das Glaubensbekenntnis hebt an mit ,,Ich
glaube® oder ,,Wir glauben®. Es ist ein Bekenntnis in dieser Stunde,
in dieser Situation. Es geht im Glauben immer um konkrete Men-
schen, um sich selbst, um uns selbst, um die anderen in ihrer Gottes-
beziehung. Aber auch die einzelnen Momente wie die Kreaturen, die
Ereignisse, Zufilligkeiten, werden in der Glaubenssprache je in Kon-
kretion und Einzigartigkeit gesehen. Der Zusammenhang der gan-
zen unabsehbaren Geschichte, in die Menschen — Ich, Du, Wir — ver-
wickelt sind, ergibt sich vom Glauben an Gott her, und diese
Geschichte gewinnt ihre Einheit und Plausibilitit aus dem Sein und
Wirken Gottes und dem antwortenden oder sich verweigernden Ver-
halten des Menschen.

Biblische und christliche Glaubenssprache sieht und erfihrt die
Wirklichkeit wesentlich als Geschichte, als auf Gott hin werdende
Geschichte, nicht etwa primdr als metaphysischen Kosmos, als Ord-
nung von einem abstrakten Urprinzip her.”

2.5. Glaubenssprache als geschichtliche Sprache besitzt eine eigene, ihr
allein zukommende Pragmatik

Indem Glaubenssprache Wirklichkeit wesentlich als Geschichte ver-
steht, die ihren Ausgang von Gott nimmt und in ihm ihr Ziel hat, ist
sie eine Sprache, die sich selbst als ermuichtigte Sprache vollzieht:
Wenn der Glaubende das Wirken Gottes preist, dann weif3 schon
der alttestamentliche Beter, dass der Herr ein Gedéchtnis seiner gro-
Ben Taten gestiftet hat, dass der Herr sein Lied und sein Heil ist."* Es
ist ein Sprechen, das sich aus der zuvorkommenden Anrede und Zu-

3 Das bedeutet nicht, dass biblischer und christlicher Glaube nicht selbstver-
stindlich nach Ordnungen in der Welt fragt und in den verschiedenen Denkepo-
chen immer wieder neue Ordnungen und Ordnungssysteme aufdeckt. Glaube
aber sieht diese Ordnungen grundsitzlich als kontingente geschaffene Ordnun-
gen, die lediglich hinsichtlich ihrer hochsten Prinzipien der Vernunft unmittel-
bar einleuchten, jedoch fiir alle ndheren Ordnungsbestimmungen des umsichti-
gen Vernunftgebrauchs bediirfen.

" Vgl. die ausgezeichneten Analysen von Richard Schaeffler, Das Gebet und das
Argument: Zwei Weisen des Sprechens von Gott. Eine Einfithrung in die Theorie
der religiosen Sprache, Diisseldorf 1989; vgl. insbesondere 100-207.



Zur Klérung der Fragestellung 71

wendung Gottes ergibt. Insofern ist dieses erzihlende Sprechen ein
bezeugendes Sprechen.

Weil Glaubenssprache und Glaubenspraxis aus dieser ,,Umkehr*
und in dieser ,,Umkehr lebt, sind alle Worte, die der Glidubige in
seiner Glaubenssprache aufgreift und nutzt, in ihrer geldufigen kate-
gorialen Sinnbestimmung aufgebrochen in die unbegreiflich griin-
dende Offenheit und Fiille Gottes hinein, der sich selbst mitteilt
und die der Mensch bezeugt."

Diese Umkehr, die sich aus der zuvorkommenden Anrede Got-
tes und seiner Zuwendung ergibt, gewinnt eine letzte, eschatologi-
sche Endgiiltigkeit mit der Verkiindigung des Reiches Gottes durch
Jesus Christus, durch seine Passion und Erhéhung. In ihm, in sei-
nem geschichtlichen Weg, ist der Weg Gottes zu den Menschen
aufgedeckt. Mehr noch: In, mit und durch Thn kommt Gott auf
den Menschen zu, und glaubend, antwortend geht der Mensch
auf thn zu und erfihrt dabei, wie er seine Identitit im Glauben
gewinnt und zugleich auf den oder die anderen Menschen zugeht,
Gemeinschaft mit ihnen vollzieht und das, was es gibt, aus Gottes
Hand nimmt.'®

Deswegen gilt: ,Wer euch hort, hort mich® (Lk 10, 16). Paulus
dankt Gott fiir die Thessalonicher, dass sie das Wort Gottes, das sie

' Vgl. dazu Ludwig Wittgenstein, Vorlesung tiber den religiosen Glauben, in:
ders., Vorlesungen und Gespriche iiber Asthetik, Psychologie und Religion, hg.
von Cyril Barrett, Frankfurt 2000, 75f.: ,,Angenommen, jemand wire gliaubig
und sagte: ,Ich glaube an ein Jiingstes Gericht', und ich sagte: ,Nun, ich bin da
nicht so ganz sicher. Moglicherweise. Man wiirde doch sagen, dass es eine enor-
me Kluft zwischen uns gibt ... Es handelt sich hier jedoch nicht um eine Frage
des sich irgendwie Niherkommens; die Sachen liegen auf einer ganz anderen
Ebene ... Angenommen, jemand machte es sich zum Leitgedanken seines Le-
bens, an das Jiingste Gericht zu glauben. Wann immer er etwas tut, ist das in sei-
nen Gedanken ... Er hat, was man einen unerschiitterlichen Glauben nennt. Die-
ser zeigt sich nicht durch Vernunftschliisse oder durch Anruf von gewohnlichen
Glaubensgriinden, sondern dadurch, dass er sein ganzes Leben regelt. Das ist eine
sehr viel stirkere Tatsache: Vergniigungen zu entsagen, sich stindig auf dieses
Bild zu berufen. In gewissem Sinne muss das der stirkste Glaube genannt wer-
den, weil dieser Mensch um des Glaubens willen etwas riskiert, das er nicht fiir
etwas riskieren wiirde, das fiir ihn weit besser gesichert ist.*

' Klaus Hemmerle hat in ,,Glaube — wie geht das? Wege zur Mitte des Evangeli-
ums*, Freiburg 1978, an einer Fiille von Beispielen die eigentliche Pragmatik der
Glaubenssprache aufgewiesen.



72 Die Sprache bischdflichen Lehrens und die Sprache der Theologie

von ihm horten, ,,nicht als Wort von Menschen, sondern — was es
wahrhaft ist — als Wort Gottes angenommen haben, der in euch,
den Glaubenden wirkt“ (1 Thess 2, 13). Deswegen gilt aber auch:
»Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch® (Joh 20, 21).

Paulus entfaltet die Sicht, wie Gott im Wirken der Menschen der
Wirkende ist, breit in seiner Charismenlehre: ,,Es gibt Unterschiede
in den Gnadengaben, aber es ist derselbe Geist. Und es gibt Unter-
schiede in den Diensten, aber es ist derselbe Herr, und es gibt Unter-
schiede in den Wirkungen, aber es ist derselbe Gott, der alles in al-
lem wirkt“ (1 Kor 12, 4-6).

Im Wirken des gldubigen Menschen, d. h. im menschlichen Wir-
ken aus Gott und in seinem Geist, wirkt Gott: Menschliches Wirken
ist in seinem Wirken aufgehoben. Es ist Liebe-erftilltes Wirken. So
ist Liturgie Verehrung Gottes durch den Sohn und Verherrlichung
des Sohnes durch den Vater und Teilnahme des Menschen, Mitvoll-
zug dieses Gottesgeschehens.

Greift in der Glaubenssprache der Sprachverfall um sich, dann
wird die Pragmatik, die Sprach-Umkehr der Glaubenssprache nicht
mehr mitvollzogen. Die Glaubenssprache degeneriert, und der
Mensch selbst, der Sprechende, wird zum ,dréhnenden Erze und
zur gellenden Schelle® (1 Kor 13, 1).

2.6. Die geschichtliche Glaubenssprache ist aufgrund ihrer eigentiimlichen
Pragmatik eine Sprache, die die Vielzahl der anderen Sprachen voraus-
setzt und im Vollzug anerkennt

In der geschichtlichen Glaubenssprache bejaht sich der Mensch in
seiner Einzigartigkeit, in seinem Selbstsein hier und jetzt. Dieses
Sein im Hier und Jetzt, am Ort, in der Zeit und der so strukturierten
geschichtlichen Gemeinschaft der Glaubenden inmitten der Men-
schen setzt den Glaubenden in eine offene Beziehung: zu den Men-
schen, ihrem vielfiltigen Sprechen und ihrem Verhalten zu dem, was
es gibt. Dieses vielfiltige Sprechen ist in seiner Unmittelbarkeit von
zahlreichen Pragmatiken geprdgt. Wittgenstein hat in seinen Phi-
losophischen Untersuchungen aufgezeigt, wie jedem Sprechen ein
Sprachspiel innewohnt, auf das sich die miteinander Kommunizie-
renden verstehen miissen, wenn anders sie das Sprechen des anderen
iiberhaupt verstehen wollen.



Zur Klérung der Fragestellung 73

Die Glaubenssprache ist so eine unter anderen Sprachen und zu-
gleich die Sprache, die den vielen Sprachen deren jeweiligen Sinn
beldsst und deren relative, kategoriale Pragmatik — der Fachsprachen
z. B. — anerkennt. Sie unterscheidet sich von der allgemeinen, un-
thematischen Offenheit, die die alltigliche Kommunikation ermog-
licht. Zugleich aber wird diese un-thematische Offenheit, die tigli-
che Kommunikation, als Ort der Ankunft und des Zuspruchs des
vor-denklichen Mysteriums Gottes in der Geschichte erfahren und
bejaht. Diese Ankunft und dieser Zuspruch haben ihre geschicht-
liche Bezeugung in der biblischen und neutestamentlichen Glau-
bensbezeugung. Hier zeigt sich, wie die Glaubenssprache autonom,
aber nicht autark ist. Es gehort zu ihr der kon-textuell zu erbringen-
de Bezug auf die vielen Sprachen, damit sie ihre Umkehr-Pragmatik
tiberhaupt zur Geltung bringen kann. Die Glaubenssprache verliert
ihre Sprachkompetenz, ihre Sage-Kraft, wo der Sprechende meint, es
gentige, die geschichtlichen Bezeugungen in ihrem Wortlaut zu wie-
derholen. So sehr Glaubenssprache angewiesen ist auf die geschicht-
lichen Bezeugungen der Glaubenstradition, so sehr gilt, dass diese
Bezeugungen in ihrer Wiederholung nur zum lebendigen Glaubens-
zeugnis werden, indem sie aktuell in ihrer Umkehr-Pragmatik und
kon-textuell, d. h. in der jeweiligen Lebenswelt vollzogen werden.

2.7. Die theologische Wissenschaft spricht nicht die Glaubens- und
Bekenntnissprache, sondern eine auf die Glaubenssprache bezogene
Metasprache”

Theologie gehort heute — nach allgemeinem Sprachgebrauch — zum
Kosmos der Wissenschaften, niherhin zum Ensemble der Geistes-
wissenschaften oder der ,humanities“, und wird — wie alle Human-
wissenschaften — durch einen eigenen Gegenstandsbereich charakte-

' In diesem Abschnitt wird Theologie in ihrer heutigen Ausprigung vorgestellt.
Frithere Formen der Theologie — in der Form der Neuzeit, des Hochmittelalters,
in der Frithform der Sapientia Christiana, werden im zweiten Teil dieser Reflexio-
nen behandelt. — Im oben zitierten Werk Richard Schaefflers, Das Gebet und das
Argument, legt der Autor eine Liste von Argumenten vor, warum und in welchen
typischen Situationen die Glaubenssprache auf die theologische Metasprache an-
gewiesen ist, um Entscheidungen in der Glaubenssprache zu treffen. Vgl. a. a. O.,
216-309.



74 Die Sprache bischdflichen Lehrens und die Sprache der Theologie

risiert. Kennzeichnet man den Gegenstandsbereich der Theologie
von der Sprache her, bildet diesen Gegenstand der Theologie alles,
was in der Glaubenssprache vorkommt: Gott und die Welt, die Ge-
schichte und das Heil, die Menschen als Glaubende, Kleingldubige,
Ungldubige, und zwar so, wie alle diese Sachverhalte in der Glau-
benssprache bezeugt werden."

Aufgrund dieser Beziehung ist die Theologie sprachlich gesehen
auf die Glaubenssprache bezogen, spricht aber selbst eine andere
Sprache als die Glaubenssprache. Theologie ist nicht eine Verdoppe-
lung der Glaubenssprache. Von daher ist die Verwendung der gene-
rellen Bezeichnung ,Metasprache® zur Kennzeichnung der Sprache
der Theologie als einer wissenschaftlichen Fachsprache begriindet.

Mit dieser Kennzeichnung wird nicht nur auf Fachausdriicke auf-
merksam gemacht, die die Sprache der Theologen — wie der anderen
Wissenschaftler — pragen. Es gehort zur Fachsprache vor allem die
kontrollierte Aufnahme von Worten der Umgangssprache, die durch
ein System von Regeln ihrer Unbestimmtheit bzw. Vagheit entkleidet
werden.” Durch diese definierende, d. h. abgrenzende Vorgabe ist
Fachsprache grundsitzlich eine Sprache, die iiber Sachverhalte
spricht und sich so von der Glaubenssprache als geschichtlicher
Sprache unterscheidet.

Was sind diese Regelsysteme der Theologie als Wissenschaft? Sie
treten zutage durch die theologischen Disziplinen, in welchen
Theologie sich entfaltet: Exegese des AT und NT, Kirchengeschich-
te, Fundamentaltheologie, Dogmatik, Moraltheologie und Sozial-
ethik, die Ficher der Praktischen Theologie wie Liturgiewissen-
schaft, Kirchenrecht, Pastoraltheologie, Katechetik, Okumenische
Theologie und ein Kranz von Hilfswissenschaften wie Religions-
soziologie, Pastoralpsychologie etc. Alle diese Disziplinen grenzen
an benachbarte Felder wissenschaftlicher Forschungen an und be-
nutzen Biindel von Methoden, die sie mit nicht-theologischen Dis-
ziplinen teilen.

Theologie stellt in und durch diese Disziplinen jene Fragen, die
sich verniinftiger Weise im Blick auf den Glauben ergeben und ar-

'* Thomas hat in strikter Korrespondenz das Objekt der Theologie vom Inhalt
her charakterisiert: Vgl. STh 1, q.1, a.1-3; II-11, q.1, a.1-2.

¥ Vgl. Kuno Lorenz, Wissenschaftssprache, in: Jiirgen Mittelstral (Hg.), Enzy-
klopddie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. 4, Stuttgart 1996, 7371.



Zur Klérung der Fragestellung 75

beitet sie auf. In der Theologie geht es um die ratio fidei. Theologie
meint nicht einfach Bekennen oder Bezeugen des Glaubens. Ratio
meint hier die bewusste, verniinftige Uberlegung, die verniinftige
Begriindung, die Argumentation und das jeweilige Ergebnis solcher
Bemiihungen. Das bedeutet, dass Theologie als Wissenschaft we-
sentlich auf die Sprache des Glaubens, die Glaubenssprache und Be-
kenntnissprache bezogen ist, selbst aber eine Sprache der Wissen-
schaft ist. Sie hat die ratio fidei — im spezifischen Sinn — zu entfalten.

Wie ldsst sich die Sprache der Theologie als Wissenschaft charak-
terisieren, und zwar im Unterschied zur Glaubens- und Bekenntnis-
sprache?

Gehen wir zunidchst von augenfilligen Abgrenzungen aus: Der
Theologe, der als Wissenschaftler zu sprechen beginnt, sagt nicht:
Ich glaube, wir glauben ... Er spricht den Horer an, aber nicht als
jemanden, dem er den Glauben bezeugt und dem er den Glauben
vermitteln will, wie der Evangelist oder der Missionar. Er legt dem
Horer einen Sachverhalt dar. Er agiert als Experte. Er bekennt sich
nicht zu Gott, indem er Gott lobt, ihm seine Klage vortrigt; er
spricht ,iiber Gott. Er spricht nicht — formal und direkt — aus
dem ,Wir“ der Gemeinschaft der Glaubigen, der Kirche, heraus, er
handelt ,,von der Kirche“. Seine Darlegungen zielen darauf, dass der
andere den ,Sachverhalt Kirche“, den ,Sachverhalt Gott“ so sieht,
wie es der Sache entspricht. Es geht um eine Zustimmung wie in je-
dem wissenschaftlichen Diskussionsprozess. Der theologisch-wis-
senschaftliche Diskurs hat sein Ziel schon erreicht, wenn der Horen-
de sagt: ,,Die Darlegung des Sachverhalts hat mir ein Tor ge6ffnet,
ich werde weiter dariiber nachdenken®.

Bedingung eines Sprechens tiber die Sachverhalte des Glaubens
ist das Faktum, dass diese Sachverhalte voneinander und von allen
tibrigen Sachverhalten unterscheidbar sind Der Sachverhalt ,,Gott®
etwa muss unterscheidbar sein von allen tibrigen Sachverhalten,
sonst konnte man gar nicht ,iiber Gott* sprechen.

Unterscheidungen gibt es von vielerlei Arten: Dinge wie Men-
schen werden von Ort und Zeit her unterschieden, von ihrer Natur,
Art und Familie her etc. Jede Unterscheidung setzt ein Gemeinsames
voraus, von dem her FEinzelnes in seiner Unterschiedlichkeit identi-
fizierbar wird.

Theologie zeigt auf, dass Gott und alles Ubrige — die Welt, die
Geschopfe — nicht in ein Drittes, ein umfassendes Gemeinsames ge-



76 Die Sprache bischdflichen Lehrens und die Sprache der Theologie

horen und sich gerade so unterscheiden.”® Solch ein Gedanke ldsst
sich nur fassen, indem denkend anerkannt wird, dass Gott in sich
selbst unfassbar fiir das Denken ist und nur in seiner Transzendenz
oder Vor-denklichkeit bejaht werden kann, indem das Denken sich
selbst als von dem gottlichen Geheimnis her ereignetes, gestiftetes,
geschaffenes und somit geschichtliches Denken bejaht. Diesen
Sachverhalt kann Theologie darlegen und so bezeugen, dass von
Gott nicht anders als in dieser Form des Transzensus gesprochen
werden kann. Dieser Transzensus ist in der Geschichte der Theo-
logie in unterschiedlichen Weisen markiert und vollzogen worden.
Bei Thomas von Aquin fithrt der Weg iiber die Einsicht in die
Transzendentalien und das ,Vor“-Denken auf die prima veritas,
das esse subsistens, die summa bonitas hin.”’ Im Umkreis moder-
nen, transzendentalen Denkens verlduft der Weg tiber die Einsicht
in die unbedingte Form des Sich-Offnens fiir die unvermittelte Fiil-
le der Inhaltlichkeit transzendentaler Selbstbestimmtheit der Frei-
heit und den Vorgriff auf vollkommene Freiheit, die die Frage
transzendentaler Selbstbestimmtheit allererst moglich macht. Im
Feld modernen transzendentalen Denkens hat Hermann Krings in
Fortfiihrung des Kantschen und Fichteschen Ansatzes” diesen
Transzensus so charakterisiert: Das einzige Faktum der praktischen
Vernunft, das moralische Gesetz, setzt die transzendentale Selbst-
bestimmung im Vollzug voraus. Solche transzendentale Selbst-
bestimmung aber hat zu konstitutiven Momenten die unbedingte
Form des Sich-Offnens der Freiheit, und zwar fiir eine unvermittel-
te Fille der Inhaltlichkeit. Beides ist nur moéglich im Vorweg-Ange-
rithrtsein durch vollkommene ,,andere“ Freiheit.?

* Nikolaus von Kues hat daftir die Formel gepragt: Deus est non-aliud. Vgl. Ni-
kolaus von Kues, De non-aliud, in: ders., Philosophisch-theologische Schriften,
hg. von Leo Gabriel, Wien, 1966, Bd. 2, 443 -565.

2! Vgl. zum ,metaphysischen“ Weg des Thomas die Ausfiihrungen des Verf. iiber
Voraussetzungen und logische Schritte der Argumentation des Thomas zur Kli-
rung, wie von dem einen Gott zu sprechen ist: Peter Hiinermann, Tawheed — the
oneness of God in Islam — Antwort auf Mona Sidiqui, in: Christoph Schwibel
(Hg.), Gott — Gotter — Gotzen, Leipzig 2013, 170-178.

* Hermann Krings, Freiheit. Ein Versuch, Gott zu denken, in: ders., System und
Freiheit, Freiburg — Miinchen 1980, 161-185.

» Vgl a.a. 0., 168-177.



Zur Klérung der Fragestellung 77

Hermann Krings merkt dazu an: ,,Die Idee der vollkommenen
Freiheit ist, sofern Freiheit sein soll — und das ist identisch mit ,sein
will* — ein notwendiger Gedanke. Die Vorstellung von Gott, gedacht
im Begriff der die transzendentale Freiheit erfiillenden vollkom-
menen Freiheit ist nicht nur moglich, sondern notwendig, doch die-
se Notwendigkeit ist nicht ,objektiv’; erst im Vollzug von Freiheit
,wird diese Notwendigkeit. Sie ist keine Notwendigkeit des theoreti-
schen, sondern des praktischen Denkens.“*

Theologie prisentiert so dem Denken eine Zumutung, fihrt an
die Schwelle des Glaubens, aber kann den Glauben nie ersetzen.
Die Pragmatik der Theologie als Wissenschaft ist nicht die Pragma-
tik des Glaubens. Sie hat es mit der Glaubwiirdigkeit des Glaubens
zu tun, bewegt sich also im Bereich der Mdoglichkeit des Glaubens,
vollzieht aber die ,,Umkehr des Glaubens® als konstitutives Moment
der Pragmatik des Glaubens nicht mit.

Damit er6ffnet sich ein zweiter Schritt der theologischen Arbeit:
Theologie kann die Glaubwiirdigkeit des Glaubens nach den unter-
schiedlichen Dimensionen hin aufweisen. Wie? Indem sie in der
Wirklichkeit die Dynamik jenes Transzensus aufdeckt, die oben im
Denken angesprochen worden ist: In jedem in sich stindigen Sinn,
der in sich selbst von Menschen bejaht werden kann, entbirgt sich ja
eine Bedeutung, eine Sinnhaftigkeit, die tiber Grenzen hinausdringt
in eine ungreifbare, nicht realisierte Erfiillung hinein.” Sprache kann
grundsitzlich metaphorisch gebraucht werden. Theologie spricht
wesentlich in ,ibertragener, metaphorischer Weise. Theologie
fithrt den Menschen so in die Zumutung hinein, sich selbst, sein
Denken, seine Welt als eine geschichtliche Realitit zu sehen, von
Gott ins Dasein gerufen und auf dem Weg zu einer Vollendung in
Gott. Diese Zumutung ist nicht abzusichern, nicht beweisbar. Sie
kann lediglich als glaubwiirdige anerkannt und damit im Glauben
umgewandelt werden in ein neues Dasein von Gott her.

* A a. O, 1771
» Die mittelalterliche Ethik hat diese Erfahrung in der Unterschiedenheit des
»bonum utile“ und des ,,bonum honestum* festgehalten.



